
Melamet Yolu
Ocak 2026  I  Sayı:6  

Aradığın sende, sen senden gafil olma

Kainatın/İnsanın Halk Edilişinden Maksat
İnsan Olmasaydı Allah Bilinmezdi

Fark Edilmeyen Vehim ve Zan
Allah'la Kul Arasına Girilmez 
Ne için Yaratıldık Biz Kimiz?

Akıl Mertebeleri
Teslimiyet



MAKSAV
YILLIK MELAMET YOLU DERGİSİ 

ANNUALLY MAGAZINE OF THE PATH OF MELAMET

Ocak 2026 Sayı:6
January 2026 Issue:6

Yayıncı 
Publisher

Ahmet Tamer Erpak

Yusuf Özal Karakaş

Sorumlu Yazı İşleri Müdürü
Responsible Editor

Veli Yılmaz

Genel Yayın Yönetmeni
Editor in Chief

Veli Yılmaz
Mustafa Erkan

Leyla Özel
Hülya İnalkaç

Yayın Kurulu
Publication Commi�ee

Selin Koç

Grafik Tasarım
Graphic Design

İngilizce Çeviri
English Translation

Leyla Özel

Genel Koordinatör / Editör
Coordinator / Editor

İlayda Köymen
Müge Bülbül 

Redaksiyon
Redaction - Copy Desk
Hülya İnalkaç

Yayın Türü: Süreli Yayın

ISSN
2980-2466

Type of Publication: Periodical

İletişim
Contact

Yönetim Yeri Adres
Management Location

Murat Mahallesi Bağlar Cad. 215/C ÇANKAYA ANKARA

kendinitani@kendinitani.org
+90 532 781 71 47

‘’Melamet Yolu’’ dergisinde yayımlanan yazı, fotoğraf ve çizimlerden yayıncının izni alınmadan
ve kaynak belirtilmeden tam ya da parça alıntı yapılamaz.

Neither text, photographs nor illustrations from  ‘’�e Path of  Melamet ‘' magazine may
be reproduced either in full or summarywithout acknowledging the source and

without prior permission from the publisher



beşer insan olarak bilebildiğin her şey varlık 
alemine aittir. yaratılış böyle. oysa varlık 

alemi olarak bilinen tümüyle var sanılan bir 
yokluktur. istisnasız tüm suretler bir düzen 

içinde görünür ve kaybolur. o halde hakikat 
ilmine ve haline suret bilgisi ile erişilemez.

Suretlerin ardındaki "sır"
Melamettir.

mustafa erkan





İçindekiler
Önsöz..............................................................................................
Hakikat İlminden İnciler.............................................................

4
7

31
Akıl Sahipleri
Teslimiyet
Akıl Mertebeleri
Farkedilmeyen Vehim ve Zan
İnsan Olmasaydı Allah Bilinmezdi
Varlıkta Düalite Karmaşası

Hakk’ın Tevhidi

Su Haya�ır

32
36
40
44
45
48

55

59

Ahmet Amiş Efendi’den İnciler 62

İlim ve Tevhid................................................................................58

Hakikatin Şeriatı
Rububiyeti ile Abdiyetini Kendinden Kendine İrşadı
Kâinatın/İnsanın Halk Edilişinden Maksat
Allah ile Kul Arasına Girilmez
Bilmek ile Olmak Arasındaki Fark
Gözlem ve Şahitlik Üzerine
Ne İçin Yaratıldık? Biz Kimiz? Akledebilenlerin Ortak 
Sorusu
Koskoca Evrende Küçücük Bir Nokta Gibi Aslında Üzerinde 
Yaşadığımız Dünya
Melamet Kurtuluşa Ermektir

8
10
12
14
16
18
23

26

28

Bir Konu Bir Yazar........................................................................

Gençlik Köşesi............................................................................... 54
53

Sanat Penceresinden.....................................................................61

Tevhid Bulmacası..........................................................................



Melamet YoluÖNSÖZ

Cenab-ı Allah’a hamd; habibi, iki cihan serveri 

Peygamber Efendimiz Hazreti Muhammed’e salat ve selam 

olsun.

Mübarek kitabımız Kur’an-ı Kerim’in sırrı olan Fatiha 

Suresi’nin 6. ayetinde geçen “sırat-el müstakim” üzere 

olanlara; yani Cenab-ı Allah’ın lütfu ile doğru yol üzere 

olanlara selam olsun. Bu yol, “Melamet Yolu”dur. Yolcuyu 

dosdoğru olarak Cenab-ı Rabbül Alemin’e götüren yoldur. 

Bu yol, Peygamber Efendimizin tevhit ve ledünni zevklerini 

tıpkı O’nun gibi ve O’nun öğre�iği üzere idrak ve yaşama 

yoludur. 

Melamilik hiçliktir. Varlığını hiçe vermeyle başlar ki nispi 

varlığından soyunmadan öz fıtratının senden güneş gibi 

parlaması; diğer bir deyişle kendini tanıyıp yaratılış 

maksadını yaşaman mümkün değildir. Yeni bir üretim için 

tarlayı bir güzel düzlemek, tesviye etmek, hazırlamak gibidir. 

Fiillerini, sıfatlarını ve varlığını Cenab-ı Hakk’ta fena edip 

“fakr-u fahri” sırrına erenlerin mürşid-i kâmilin gönlünden 

bekaya doğuşu ile O’nda O’nunla yeniden diriliştir. 

Kurtuluştur. 

Teslim olanları selamete götüren bir hakikat rotası olan 

Melamet yolu, her bir mertebe ve makamında hakikati farklı 

boyutlarda idrak ve ilmi kuvvelerle müşahede ediş, yaşayış ve 

oluştur. “Meslek-i Resul”dür. 

Cenab-ı Allah, suretler âlemini kendinden kendine halk edip 

görünen suretlerde kendini gizlemiştir. Suretlerle ilgilenerek, 

suretlere referansla ve suretlere teveccühle gizli olana 

erilemeyeceği aşikârdır. Kafalardaki akıl melekesi özellikle 

emredici nefs hükmündeki beşerde eşyanın hakikatini 

görmeye yetmeyecektir. 

Hakikati görmek et gözlerle değil, kalp gözü ile olur. Nitekim 

miraç hadisesinde sidret-ül müntehaya gelindiğinde Cebrail 

A.S. (cibril, akıl melekesi), buradan öteye gidemeyeceğini 

belirtmiştir. Bu perdenin ötesine ise kalp ile gidilir. 

Aklın idrake yetmeyeceği hakikat deryalarına gidiş için 

kalbin bu yolculuğa hazırlığı gerekir. Bu hazırlık ise zikrullah 

iledir. 

Melamilik, daimi olarak Cenab-ı Allah’ı zikretmek üzerine 

yükselir. Bu zikir ise ehlinden öğrenilir. Bu ehil insan, hatm-i 

meratip olup kemalata ulaşmış bir mürşid-i kamildir. 

Mürşid-i kamilden nefes-i rahmaniye ile nefeslenerek 

özündekini uyandıranlar ve zikir ile kalplerini temizleyip 

Cenab-ı Allah’tan gayrıyı kalplerinden silenler, yokluğunu 

bilip O’nunla bekaya ve kurtuluşa erenlerdir. 

Mürşid-i kâmilden alınan rahmani nefes ve ilim, Cenab-ı 

Allah’ın doğru yola eriştirdiklerine lütuf ve ikram e�iği 

hakiki nime�ir. 

Dergimizin 6. sayısı ile hakikat deryalarından çıkartılmış 

ilim incilerinin insanlığın istifadesine sunulmasına devam 

edilmektedir. 

İlmin bilinmesinin yanı sıra hal edinilmesi, dil ile söylemenin 

yanı sıra kalp ile de tasdik etmiş olmak demektir. O halde 

ilim bilmek yetmemekte, alınan ilmi de hal edinmek 

gerekmektedir. Buradan da anlaşılacağı üzere ilim, okumakla 

bir noktaya kadar bilinebilir ama hal edilip yaşanması bir 

kılavuz ile mümkündür. Bu kılavuz, senin sü�i hallerine ayna 

olarak seni sana bildiren, zikrullah ile kalp temizliğini 

öğreten, Cenab-ı Allah’ın tertemiz kalp aynasında 

görünmesine vesile olan terbiyecidir. Bu terbiyeci, mürşid-i 

kamildir. 

Pir Seyyid Muhammed Nur’ül Arabi Hazretlerinin tabiri ile 

keramet-i İlmiye devrini yaşadığımız çağımızda ilmi 

bilmenin yanında Cenab-ı Allah’a yaklaşmanın olmazsa 

olmazlarından birisi de “aşk”tır. İlim ve aşk, O’na yaklaşacak 

kalp kuşunun iki kanadıdır. Bu kanatları takacak olan ise 

mürşid-i kâmildir. 

Ara, bul, öl, ol. 

‘’Melamet Yolu’’ dergimizin 6. sayısını istifadelerinize sunar, 

Cenab-ı Allah indinde makbul olmasını ve insanlığa yararlı 

olmasını niyaz ederiz. 

Gürcan GÜRSU

Melamet Yolu4



5Melamet Yolu



www.kendinitani.org
kendinitani I  knowthyself  I  kendinitani_ 

6

Melamet Yolu

Kitaplarımıza “www.kendinitani.org” adresinden ya da
Trendyol ve Hepsiburada online satış platformlarından erişebilirsiniz.

Melamet Yolu



HAKİKATİN ŞERİATI
RUBUBİYETİ İLE ABDİYETİNİ KENDİNDEN KENDİNE
İRŞADI
KÂİNATIN/İNSANIN HALK EDİLİŞİNDEN MAKSAT
ALLAH İLE KUL ARASINA GİRİLMEZ
BİLMEK İLE OLMAK ARASINDAKİ FARK
GÖZLEM VE ŞAHİTLİK ÜZERİNE
NE İÇİN YARATILDIK? BİZ KİMİZ? AKLEDEBİLENLERİN 
ORTAK SORUSU
KOSKOCA EVRENDE KÜÇÜCÜK BİR NOKTA GİBİ ASLINDA 
ÜZERİNDE YAŞADIĞIMIZ DÜNYA
MELAMET KURTULUŞA ERMEKTİR

H AKİKAT İLMİNDEN
İNC İLER

8
10

12
14
16
18
23

26

28

Melamet Yolu

Melamet Yolu 7



Melamet Yolu
B ilindiği üzere Hak yolu ehlul lah 
taraf ından genel olarak 4 mertebe i le tari f  
edi lmektedir ki bu mertebeler şer iat ,  
tar ikat ,  hakikat ve marife�ir.  Pir Efendim 
bu dörtlü yapıyı bir cevize benzeterek izah 
eder.  Şöyle ki cevizin en dışındaki yeşi l  
kal ın kabuk şeriat ,  içteki sert kahverengi 
kabuk tarikat ,  sert kabuğun altındaki zar 
hakikat ve içteki meyve kısmı ,  öz ise 
marife�ir.  Şeriat tüm dinlerde yaradana 
ulaşmak maksadıyla yapı lması gereken 
ibadet r itüel ler inin tamamını oluşturan 
sistematik kural lar bütününü i fade 
etmektedir.  Elbe�e temel prensipler i  
korunmak şartıyla yukarı mertebelere 
doğru gid i ld ikçe şeriatın i lmi ledün anlamı 
da genişlemektedir.  En alt düzeyde şeriat ;  
Kur’an da öğreti len ya da Resulul lah'ın 
sünnetler i  i le f ıkıh âl imlerinin 
sistemleştirdiği  kural lar ı  şeklen ve eksiksiz 
olarak uygulamak olarak anlaşı l ı rken, 
tarikat düzeyinde ise şer iatın kapsamı 
genişlemekte,  nafi le ibadetler i  bünyesine 
almakta ve şeki l ,  kıyafet vb.  i lave r itüel ler i  
kapsamaktadır.  Hakikat düzeyine 
gel indiğinde ise şer iatın yapısı  avam-ı 
nasın idrakinin çok üzerinde farkl ı  bir 
boyut kazanmakta,  bünyesine i lmi ledün 
dâhi l  olmaktadır.  Bu bölümde işte bu 
hakikatin şeriatı  izah edi lmeye 
çal ışı lacaktır.  Marifetin şeriatındansa 
bahsedebi lmek , i lmen dahi olsa bizim için 
muhaldir.  Çünkü o hal ancak Pir 
Efendimin yaşadığı  ve kendisinin 
anlatabi leceği bir durumdur.

Hakikat i lminin ve dolayısıyla hakikatin 
şeriatının yanında şeriat i lmi ,  dünya 
i l imleri  gibi  zahir mertebesindedir.  
Nitekim şeriat i lminin önde gelen 
âl imlerinden olan İmam Gazal i  bi le 
hakikat ehl i  için şöyle buyuruyor :
“ Yakinen anladım ki onlar hakikaten Al lah 
yolunu bulan kimselerdir.  Onların 
gid işler i ,  gid işler in en güzel id ir.  Gi�ikleri  
yol ,  yol lar ın en doğrusu, ahlakları ,  
ahlakların en temizidir.  Dünyadaki bütün 
akı l l ı  insanların akı l lar ı ,  hikmet 
sahiplerinin hikmetleri ,  şer iatın bütün 
teferruatını bi len zahir ulemanın i l imleri  
onların gid işat ve ahlakından bir şey 
değiştirmek ve yerine daha iy isini koymak 
üzere bir araya gelse ler,  buna muva�ak 
olamazlar.  Onların zahir ve bâtınlarındaki 
hareket ve duyguların hepsi nübüvvet 
kandi l inin nurundan al ınmıştır.  
Yeryüzünde ise nübüvvet nurundan başka 
hidayet rehberi ,  nur kaynağı yoktur.”

Yine Niyazi Mısri  Sultan, ledün i lmi 
sahipleri  d ışındaki ler i  cahi l  olarak 
nitelendirerek şöyle buyurur.  “Ledün i lmi 
sahipleri  cahi l  olanların yanına gi�ikleri  
vakit onların dertler ine i laç olurlar.”

İsmai l  Hakkı Hazretler i  ise konu i le i lgi l i  
olarak “irfan için okumak yazmak cahi l  
işid ir” buyuruyor ve sonra şeriat âl imlerini ,  
evinde gömülü hazine olan, fakat bunu 
bi lmediği için fakir olarak yaşayan 
kimselere benzeterek “ulema-i rüsum 

HAKİKAT İN ŞERİAT I denen şeriat âl imleri  hakikat âl imleri  
yanında fukaradır” d iyor.

Peki ,  o halde nedir hakikatin şeriatı ? 
Hakikatin şeriatı  en basit ,  yakın anlatım i le 
tevhit ,  yani ikiy i bir etmek ve şirki hafi  ve 
cel i  durumundan çıkararak fena 
mertebelerinde efal ,  sı fat ve vücudu 
Cenab-ı Hakka ni�et etmek… Beka 
mertebele ler inde ise hakkın bizatihi 
kendisiyle var olabi lmektir.  Başka bir 
anlatım i le ise hakikatin şeriatı :  Bir sal ikin 
Cenab-ı Hakk’ın zatına tam mazhar 
eylediği  ve Rububiyeti  i le tenezzül ederek 
Rabl iği  i le tecel l i  eylediği  mürşid- i  kâmil i  
vesi lesi  i le Rabbi Hassını (yani kendi esma 
kompozisyonunu oluşturan hass,  baskın 
esmasını) keşfetmesi ,  zevk etmesi ve 
böylece Rabbi Hassının gerektirdiği  f ıtr i  
huylarını Cenab-ı Hakk’a tam mazhar 
olarak tevhit zevkleri  i le yaşamasıdır…

Esasen detaylarını resul ler in ortaya 
koyduğu zahir in tüm şeriat kural lar ının 
tamamının amacı bir insanı hakikatin 
şeriatına ulaştırabi lmektir.  Dolayısıyla en 
alt avam düzeyinde anlaşı ld ığı  gibi şer iat 
d inin amacı ve tamamı deği l  sadece 
temel id ir ve ama�an ziyade sadece bir 
ara�ır.  Diğer tara�an şeriat kural lar ı  
olmazsa olmazdır.  Çünkü Cenab-ı Al lah’ın 
sünnetul lahının işlemesi için bu kavramlar 
gerekl id ir.  Bu nedenle ehlul lah şeriat 
kural lar ına uymayı ve ihvanına bu noktada 
örnek olmayı ihmal etmez . Ancak hakika�e 
onların şeriatı  asl ında bitmiştir,  lakin bu 

bir sı rd ır faş edi lmez çünkü birçok insan bu 
sırr ı  anlayabi lecek istida�an yoksundur… 
Bu noktada sadece küçük bir örnek verecek 
olursak ,  vel iyul lah ‘ ’namazın kazası  olur 
ama tevhit sohbetinin kazası  olmaz’’ 
buyurmuştur,  ancak i fade edi ld iği  gibi 
şer iat kabuğu kal ın,  bir insanın bunu kabul 
edebi lmesi istidadı gereği çok zordur ve bu 
durum normal karşı lanmal ıd ır… Benzer 
şeki lde y ine zaman zaman ehlul lahtan 
zuhura gelen şeriata aykır ı  gibi  görünen 
bazı hal ler de anlaşı lamaz… Çünkü Cenab-ı 
Al lah her insan kal ıbından mutlak manada 
bi l inmeyi arzu etmemiş ancak her varl ıkta,  
o varl ıkların hakikati  olan kendisini 
sı rlayarak onların istidatlarınca açığa 
çıkmayı murat etmiştir.  İşte bu nedenle 
istidadı nakıs olanlar hakikat ehl ini ve dahi 
ehlul lahı çoğu zaman anlayamazlar ve 
kınarlar ve ha�a bu kişi ler hasbelkader bir 
mürşide intisapl ı  i se bazı tecel l i lerde 
mürşitler ini zındıkl ıkla suçlayıp inkâra 
kadar gidebi l i rler… Bu noktayı işaretle Hz. 
Pir,  ‘ ’Noktatül Beyan’’ i siml i  r isalesinde,  
bizi  bu gibi lere karşı  şöyle uyarmaktadır.  
“Bazı ehl i  zahir,  fehminin levsunundan 
ötürü anlayamadıklarından ve sure�en 
manaya yol bulamadıklarından, insan-ı 
kâmil anı l ınca kendi ler ini de kutup 
sanırlar…”

Cenab-ı Hakk’ın,  hakikatin şeriatının 
idrakini her bir imize kolaylaştırmasını 
d i ler im…

Veli YILMAZ

8 Melamet Yolu



Melamet Yolu
B ilindiği üzere Hak yolu ehlul lah 
taraf ından genel olarak 4 mertebe i le tari f  
edi lmektedir ki bu mertebeler şer iat ,  
tar ikat ,  hakikat ve marife�ir.  Pir Efendim 
bu dörtlü yapıyı bir cevize benzeterek izah 
eder.  Şöyle ki cevizin en dışındaki yeşi l  
kal ın kabuk şeriat ,  içteki sert kahverengi 
kabuk tarikat ,  sert kabuğun altındaki zar 
hakikat ve içteki meyve kısmı ,  öz ise 
marife�ir.  Şeriat tüm dinlerde yaradana 
ulaşmak maksadıyla yapı lması gereken 
ibadet r itüel ler inin tamamını oluşturan 
sistematik kural lar bütününü i fade 
etmektedir.  Elbe�e temel prensipler i  
korunmak şartıyla yukarı mertebelere 
doğru gid i ld ikçe şeriatın i lmi ledün anlamı 
da genişlemektedir.  En alt düzeyde şeriat ;  
Kur’an da öğreti len ya da Resulul lah'ın 
sünnetler i  i le f ıkıh âl imlerinin 
sistemleştirdiği  kural lar ı  şeklen ve eksiksiz 
olarak uygulamak olarak anlaşı l ı rken, 
tarikat düzeyinde ise şer iatın kapsamı 
genişlemekte,  nafi le ibadetler i  bünyesine 
almakta ve şeki l ,  kıyafet vb.  i lave r itüel ler i  
kapsamaktadır.  Hakikat düzeyine 
gel indiğinde ise şer iatın yapısı  avam-ı 
nasın idrakinin çok üzerinde farkl ı  bir 
boyut kazanmakta,  bünyesine i lmi ledün 
dâhi l  olmaktadır.  Bu bölümde işte bu 
hakikatin şeriatı  izah edi lmeye 
çal ışı lacaktır.  Marifetin şeriatındansa 
bahsedebi lmek , i lmen dahi olsa bizim için 
muhaldir.  Çünkü o hal ancak Pir 
Efendimin yaşadığı  ve kendisinin 
anlatabi leceği bir durumdur.

Hakikat i lminin ve dolayısıyla hakikatin 
şeriatının yanında şeriat i lmi ,  dünya 
i l imleri  gibi  zahir mertebesindedir.  
Nitekim şeriat i lminin önde gelen 
âl imlerinden olan İmam Gazal i  bi le 
hakikat ehl i  için şöyle buyuruyor :
“ Yakinen anladım ki onlar hakikaten Al lah 
yolunu bulan kimselerdir.  Onların 
gid işler i ,  gid işler in en güzel id ir.  Gi�ikleri  
yol ,  yol lar ın en doğrusu, ahlakları ,  
ahlakların en temizidir.  Dünyadaki bütün 
akı l l ı  insanların akı l lar ı ,  hikmet 
sahiplerinin hikmetleri ,  şer iatın bütün 
teferruatını bi len zahir ulemanın i l imleri  
onların gid işat ve ahlakından bir şey 
değiştirmek ve yerine daha iy isini koymak 
üzere bir araya gelse ler,  buna muva�ak 
olamazlar.  Onların zahir ve bâtınlarındaki 
hareket ve duyguların hepsi nübüvvet 
kandi l inin nurundan al ınmıştır.  
Yeryüzünde ise nübüvvet nurundan başka 
hidayet rehberi ,  nur kaynağı yoktur.”

Yine Niyazi Mısri  Sultan, ledün i lmi 
sahipleri  d ışındaki ler i  cahi l  olarak 
nitelendirerek şöyle buyurur.  “Ledün i lmi 
sahipleri  cahi l  olanların yanına gi�ikleri  
vakit onların dertler ine i laç olurlar.”

İsmai l  Hakkı Hazretler i  ise konu i le i lgi l i  
olarak “irfan için okumak yazmak cahi l  
işid ir” buyuruyor ve sonra şeriat âl imlerini ,  
evinde gömülü hazine olan, fakat bunu 
bi lmediği için fakir olarak yaşayan 
kimselere benzeterek “ulema-i rüsum 

denen şeriat âl imleri  hakikat âl imleri  
yanında fukaradır” d iyor.

Peki ,  o halde nedir hakikatin şeriatı ? 
Hakikatin şeriatı  en basit ,  yakın anlatım i le 
tevhit ,  yani ikiy i bir etmek ve şirki hafi  ve 
cel i  durumundan çıkararak fena 
mertebelerinde efal ,  sı fat ve vücudu 
Cenab-ı Hakka ni�et etmek… Beka 
mertebele ler inde ise hakkın bizatihi 
kendisiyle var olabi lmektir.  Başka bir 
anlatım i le ise hakikatin şeriatı :  Bir sal ikin 
Cenab-ı Hakk’ın zatına tam mazhar 
eylediği  ve Rububiyeti  i le tenezzül ederek 
Rabl iği  i le tecel l i  eylediği  mürşid- i  kâmil i  
vesi lesi  i le Rabbi Hassını (yani kendi esma 
kompozisyonunu oluşturan hass,  baskın 
esmasını) keşfetmesi ,  zevk etmesi ve 
böylece Rabbi Hassının gerektirdiği  f ıtr i  
huylarını Cenab-ı Hakk’a tam mazhar 
olarak tevhit zevkleri  i le yaşamasıdır…

Esasen detaylarını resul ler in ortaya 
koyduğu zahir in tüm şeriat kural lar ının 
tamamının amacı bir insanı hakikatin 
şeriatına ulaştırabi lmektir.  Dolayısıyla en 
alt avam düzeyinde anlaşı ld ığı  gibi şer iat 
d inin amacı ve tamamı deği l  sadece 
temel id ir ve ama�an ziyade sadece bir 
ara�ır.  Diğer tara�an şeriat kural lar ı  
olmazsa olmazdır.  Çünkü Cenab-ı Al lah’ın 
sünnetul lahının işlemesi için bu kavramlar 
gerekl id ir.  Bu nedenle ehlul lah şeriat 
kural lar ına uymayı ve ihvanına bu noktada 
örnek olmayı ihmal etmez . Ancak hakika�e 
onların şeriatı  asl ında bitmiştir,  lakin bu 

bir sı rd ır faş edi lmez çünkü birçok insan bu 
sırr ı  anlayabi lecek istida�an yoksundur… 
Bu noktada sadece küçük bir örnek verecek 
olursak ,  vel iyul lah ‘ ’namazın kazası  olur 
ama tevhit sohbetinin kazası  olmaz’’ 
buyurmuştur,  ancak i fade edi ld iği  gibi 
şer iat kabuğu kal ın,  bir insanın bunu kabul 
edebi lmesi istidadı gereği çok zordur ve bu 
durum normal karşı lanmal ıd ır… Benzer 
şeki lde y ine zaman zaman ehlul lahtan 
zuhura gelen şeriata aykır ı  gibi  görünen 
bazı hal ler de anlaşı lamaz… Çünkü Cenab-ı 
Al lah her insan kal ıbından mutlak manada 
bi l inmeyi arzu etmemiş ancak her varl ıkta,  
o varl ıkların hakikati  olan kendisini 
sı rlayarak onların istidatlarınca açığa 
çıkmayı murat etmiştir.  İşte bu nedenle 
istidadı nakıs olanlar hakikat ehl ini ve dahi 
ehlul lahı çoğu zaman anlayamazlar ve 
kınarlar ve ha�a bu kişi ler hasbelkader bir 
mürşide intisapl ı  i se bazı tecel l i lerde 
mürşitler ini zındıkl ıkla suçlayıp inkâra 
kadar gidebi l i rler… Bu noktayı işaretle Hz. 
Pir,  ‘ ’Noktatül Beyan’’ i siml i  r isalesinde,  
bizi  bu gibi lere karşı  şöyle uyarmaktadır.  
“Bazı ehl i  zahir,  fehminin levsunundan 
ötürü anlayamadıklarından ve sure�en 
manaya yol bulamadıklarından, insan-ı 
kâmil anı l ınca kendi ler ini de kutup 
sanırlar…”

Cenab-ı Hakk’ın,  hakikatin şeriatının 
idrakini her bir imize kolaylaştırmasını 
d i ler im…

Veli YILMAZ

HAKİKATİN ŞERİATI

Melamet Yolu 9



Melamet YoluRUBUBİ Y ET İ İLE ABDİ Y ET İNİ
KENDİNDEN KENDİNE İR ŞADI

H ak hakikat yolunun en azından i lmel 

yakın zevk edi lebi lmesi maksadıyla bu yolda 

kul lanı lan temel kuramları bi lmek 

gerekmektedir.  

Asl ında tasarruf  l iteratüründe kul lanı lan 

terimler her ne kadar çok gibi gözükse de,  

bunların künhüne bakı ld ığında özünde 

nerdeyse her bir farkl ı  ter imin Cenab-ı Al lah ve 

Resulünün (s.a .v.)  zatından sı fatlar ına sonra 

esma, asar ve efal ine nüzul mertebelerinde 

ald ıkları  farkl ı  i simler olduğu gözükmektedir.

Aynı şeki lde her bir uruç mertebesinde de 

özünde aynı olan bu isimler farkl ı  adlarla 

anı lmaktadır.

 Dolayısıyla ,  mesela bu bölümde izah edi lecek 

olan Rububiyet kavramının anlaşı labi lmesi için 

söz konusu esmanın farkl ı  mertebelerdeki 

isimleri  Ulûhiyet ,  Vahdaniyet ve ha�a 

Ahadiyet i le asl ında bire bir aynı anlamı 

taşıd ığının farkında olmak gerekir.  Zira bu 

idrak olmaz ise gizl i  şi rk i le zanlar devreye 

girmekte ve sanki bu her bir farkl ı  esma 

birbir inden değişik ,  bağımsız hakikatler i  

anlatıyor gibi algı lanmakta ve tasavvufi  idrak 

i le i lmi ledünün hazmı adeta çok değişkenl i  

bir bulmacaya dönmektedir.  

Çoğu zaman ehl i  Melami sal ikler inin dahi 

söz konusu terimlerin idrakinden noksan 

olabi ld iği  noktasından hareketle ve daha 

kolay anlaşı labi lmesi için basit bir şema i le 

bazı esmaların farkl ı  mertebelerde ald ıkları  

isimleri  şimdi izah edel im isterseniz…

Hepimizin bi ld iği  üzere Cenab-ı Al lah’ın tüm 

kâinatı  kendi l iği  i le kendinden halk etmesindeki 

muradı bi l inmekl ik arzusudur.  Varl ıkta zatından 

gayrısı  olmayan o yüceler yücesi  Hazreti  Al lah 

c .c… Altında ya da üstünde hava veya su 

olmayan âmâda gizl i  bir hazine iken 

bi l inmekl iğini murad e�i ve bu i lk murat i le i lk 

tecel l i  yani Nur-u Muhammedi veya Mayayı 

Muhammedi şekl inde kül l i  bi l inç olarak var 

oldu. Böylece bu i lk başlangıç i le birl ikte Cenab-ı 

Al lah zatından sı fatlar ına,  sı fatlarından 

esmalarına ve esmalarından görünen kâinatın 

tamamı olan efal ine… Yani bir mertebeden 

diğerine… Kendinden kendine bir yolculuğa 

çıktı .

“O”nun ismi söz konusu bu yolculuğun 

başlangıcında Ahadiyet/zat mertebesinde iken 

Hû id i ,  Vahdaniyet/sı fat mertebesinde Al lah 

ismini ald ı ,  Ulûhiyet/esma mertebesinde Hakk 

ve son olarak Rububiyet/efal  mertebesinde ise 

insan-ı kâmil (Resulul lah) (s.a .v.)  ismi i le var 

oldu ! Böylece Rububiyet mertebesinde Rabb 

esmasını da alarak kâmil mürşitler mazharından 

insanları  i rşat edici  oldu… ve ehlul lahın di l inden 

bu hakikati  izah için şu mecazi cümleyi kurdu: 

“Al lah görünmez bi l inir… Muhammed görünür 

bi l inmez…” zatı  tenzihde kalarak Al lah’ l ığını 

kimseye vermedi ancak Muhammed (s.a .v.)  

esması i le göründü…

Buradan da anlaşı lacağı üzere Cenab-ı Al lah’ın 

kendinden başka hiçbir varl ık olmadığı gibi 

asl ında yaratı lmış olan hiçbir varl ıkta yoktur… 

Dedikten sonra Rabb esmasını biraz daha açal ım.

Evet,  Cenab-ı Rabbül Âlemin yukarıda izah 

edi ld iği  üzere kendinden kendine yapmakta 

olduğu bu yolculukta kendini insan kal ıbında 

70.000 zulmani ve nurani perde altında gizledi 

yani özünü ve hakikatini insanda ör�ü ve şimdi 

o başladığı  noktaya geri  dönmek istiyor ve bu 

dönüş içinde kendisini kendisine Rabb esması i le 

göründüğü kâmil mürşitler i  i le hatırlatmaya 

çal ışıyor… Böylece hakikatini hatırlamayı 

murat e�iği  mazharlarda kendi sonsuzluğunda 

sonsuza dek yine başka başka tecel l i ler i  i le var 

olurken… Hakikatini hatırlamayı murat 

etmediği mazharlar i le ise o mazharların 

istidatları  hangi mertebede ise orada kalacaktır.  

O halde buradan şu sonuç ortaya çıkıyor ki 

Cenab-ı Hak Rububiyet mertebesinde ald ığı  

Rabb (kâmil mürşid) esması i le bir sal ikin 

kendini tanımasını ve Rabbi Hassını açığa 

çıkararak Cenab-ı Al lah’ın bi l inmekl ik 

arzusuna mazhar olmasını sağlamaya çal ışı r 

(y ine hepsi kendisid ir.) .  Rabbi Hass mutlak 

manası i le vel i lerde açığa çıkar.  Mesela Rabbi 

Hassı  Kahhar esması olan bir vel i  ce lal  meşrepl i  

iken, Hal im esması olan bir vel i  i se cemal 

meşrepl id ir.  Zamanın insan-ı kâmil i  i se tüm 

esmaların cem-i kül lü olup, kemal üzeredir.

Bu özet anlatım i le sanır ım kâmil mürşitler in 

asl ında kim olduğu daha iy i anlaşı lmıştır.  Bu 

hakikat çok önemlidir… Fakat kuşkusuz bu 

hakikat ancak tekâmülü yeterl i ,  bi l inç seviyesi  

yüksek kişi lerce kavranı l ıp,  hazmedi lebi l i r.  

Diğerler inin anlaması mümkün olmayıp ya 

inkâr eder ya da anlamaya çal ışmazlar… Zira 

Rabbinin kim olduğunu tam idrak edemeyen 

bazı müridan bi le zaman zaman O’nu da kendi 

nefsi  hayvaniyeti  i le eşit  tutabi lmekte ve bu 

ga�et i le edep dışı  tecel l i lere mazhar 

olabi lmektedir… O halde müridan bu hakikati  

hiç unutmamal ı ve her daim ve her ne olursa 

olsun mürşid ini hak bi lerek tam tesl im 

olmal ıd ır… Zira O’nun kurduğu bu 

sünnetul lahta torpi l  yoktur ha�a kendine bi le 

torpi l  yoktur ve bu sistemde her nefs e l ler iyle 

yaptıklarının sonucuna katlanır… Ve ancak 

nefsini bi len tam manası i le rabbini bi lebi l i r 

Cenab-ı Al lah her bir imize Rabbimizi hakkıyla 

bi lebi lmeyi nasip etsin… (âmin)

Veli YILMAZ

10 Melamet Yolu



Melamet Yolu
H ak hakikat yolunun en azından i lmel 

yakın zevk edi lebi lmesi maksadıyla bu yolda 

kul lanı lan temel kuramları bi lmek 

gerekmektedir.  

Asl ında tasarruf  l iteratüründe kul lanı lan 

terimler her ne kadar çok gibi gözükse de,  

bunların künhüne bakı ld ığında özünde 

nerdeyse her bir farkl ı  ter imin Cenab-ı Al lah ve 

Resulünün (s.a .v.)  zatından sı fatlar ına sonra 

esma, asar ve efal ine nüzul mertebelerinde 

ald ıkları  farkl ı  i simler olduğu gözükmektedir.

Aynı şeki lde her bir uruç mertebesinde de 

özünde aynı olan bu isimler farkl ı  adlarla 

anı lmaktadır.

 Dolayısıyla ,  mesela bu bölümde izah edi lecek 

olan Rububiyet kavramının anlaşı labi lmesi için 

söz konusu esmanın farkl ı  mertebelerdeki 

isimleri  Ulûhiyet ,  Vahdaniyet ve ha�a 

Ahadiyet i le asl ında bire bir aynı anlamı 

taşıd ığının farkında olmak gerekir.  Zira bu 

idrak olmaz ise gizl i  şi rk i le zanlar devreye 

girmekte ve sanki bu her bir farkl ı  esma 

birbir inden değişik ,  bağımsız hakikatler i  

anlatıyor gibi algı lanmakta ve tasavvufi  idrak 

i le i lmi ledünün hazmı adeta çok değişkenl i  

bir bulmacaya dönmektedir.  

Çoğu zaman ehl i  Melami sal ikler inin dahi 

söz konusu terimlerin idrakinden noksan 

olabi ld iği  noktasından hareketle ve daha 

kolay anlaşı labi lmesi için basit bir şema i le 

bazı esmaların farkl ı  mertebelerde ald ıkları  

isimleri  şimdi izah edel im isterseniz…

Hepimizin bi ld iği  üzere Cenab-ı Al lah’ın tüm 

kâinatı  kendi l iği  i le kendinden halk etmesindeki 

muradı bi l inmekl ik arzusudur.  Varl ıkta zatından 

gayrısı  olmayan o yüceler yücesi  Hazreti  Al lah 

c .c… Altında ya da üstünde hava veya su 

olmayan âmâda gizl i  bir hazine iken 

bi l inmekl iğini murad e�i ve bu i lk murat i le i lk 

tecel l i  yani Nur-u Muhammedi veya Mayayı 

Muhammedi şekl inde kül l i  bi l inç olarak var 

oldu. Böylece bu i lk başlangıç i le birl ikte Cenab-ı 

Al lah zatından sı fatlar ına,  sı fatlarından 

esmalarına ve esmalarından görünen kâinatın 

tamamı olan efal ine… Yani bir mertebeden 

diğerine… Kendinden kendine bir yolculuğa 

çıktı .

“O”nun ismi söz konusu bu yolculuğun 

başlangıcında Ahadiyet/zat mertebesinde iken 

Hû id i ,  Vahdaniyet/sı fat mertebesinde Al lah 

ismini ald ı ,  Ulûhiyet/esma mertebesinde Hakk 

ve son olarak Rububiyet/efal  mertebesinde ise 

insan-ı kâmil (Resulul lah) (s.a .v.)  ismi i le var 

oldu ! Böylece Rububiyet mertebesinde Rabb 

esmasını da alarak kâmil mürşitler mazharından 

insanları  i rşat edici  oldu… ve ehlul lahın di l inden 

bu hakikati  izah için şu mecazi cümleyi kurdu: 

“Al lah görünmez bi l inir… Muhammed görünür 

bi l inmez…” zatı  tenzihde kalarak Al lah’ l ığını 

kimseye vermedi ancak Muhammed (s.a .v.)  

esması i le göründü…

Buradan da anlaşı lacağı üzere Cenab-ı Al lah’ın 

kendinden başka hiçbir varl ık olmadığı gibi 

asl ında yaratı lmış olan hiçbir varl ıkta yoktur… 

Dedikten sonra Rabb esmasını biraz daha açal ım.

Evet,  Cenab-ı Rabbül Âlemin yukarıda izah 

edi ld iği  üzere kendinden kendine yapmakta 

olduğu bu yolculukta kendini insan kal ıbında 

70.000 zulmani ve nurani perde altında gizledi 

yani özünü ve hakikatini insanda ör�ü ve şimdi 

o başladığı  noktaya geri  dönmek istiyor ve bu 

dönüş içinde kendisini kendisine Rabb esması i le 

göründüğü kâmil mürşitler i  i le hatırlatmaya 

çal ışıyor… Böylece hakikatini hatırlamayı 

murat e�iği  mazharlarda kendi sonsuzluğunda 

sonsuza dek yine başka başka tecel l i ler i  i le var 

olurken… Hakikatini hatırlamayı murat 

etmediği mazharlar i le ise o mazharların 

istidatları  hangi mertebede ise orada kalacaktır.  

O halde buradan şu sonuç ortaya çıkıyor ki 

Cenab-ı Hak Rububiyet mertebesinde ald ığı  

Rabb (kâmil mürşid) esması i le bir sal ikin 

kendini tanımasını ve Rabbi Hassını açığa 

çıkararak Cenab-ı Al lah’ın bi l inmekl ik 

arzusuna mazhar olmasını sağlamaya çal ışı r 

(y ine hepsi kendisid ir.) .  Rabbi Hass mutlak 

manası i le vel i lerde açığa çıkar.  Mesela Rabbi 

Hassı  Kahhar esması olan bir vel i  ce lal  meşrepl i  

iken, Hal im esması olan bir vel i  i se cemal 

meşrepl id ir.  Zamanın insan-ı kâmil i  i se tüm 

esmaların cem-i kül lü olup, kemal üzeredir.

Bu özet anlatım i le sanır ım kâmil mürşitler in 

asl ında kim olduğu daha iy i anlaşı lmıştır.  Bu 

hakikat çok önemlidir… Fakat kuşkusuz bu 

hakikat ancak tekâmülü yeterl i ,  bi l inç seviyesi  

yüksek kişi lerce kavranı l ıp,  hazmedi lebi l i r.  

Diğerler inin anlaması mümkün olmayıp ya 

inkâr eder ya da anlamaya çal ışmazlar… Zira 

Rabbinin kim olduğunu tam idrak edemeyen 

bazı müridan bi le zaman zaman O’nu da kendi 

nefsi  hayvaniyeti  i le eşit  tutabi lmekte ve bu 

ga�et i le edep dışı  tecel l i lere mazhar 

olabi lmektedir… O halde müridan bu hakikati  

hiç unutmamal ı ve her daim ve her ne olursa 

olsun mürşid ini hak bi lerek tam tesl im 

olmal ıd ır… Zira O’nun kurduğu bu 

sünnetul lahta torpi l  yoktur ha�a kendine bi le 

torpi l  yoktur ve bu sistemde her nefs e l ler iyle 

yaptıklarının sonucuna katlanır… Ve ancak 

nefsini bi len tam manası i le rabbini bi lebi l i r 

Cenab-ı Al lah her bir imize Rabbimizi hakkıyla 

bi lebi lmeyi nasip etsin… (âmin)

Veli YILMAZ

RUBUBİYETİ İLE ABDİYETİNİ KENDİNDEN KENDİNE İRŞADI

melamet yolu 1311Melamet Yolu



Melamet YoluMelamet Yolu
Şöyle ki yolculuğun başlangıç noktası  O’nun 

Âmâ’daki mutlak tek/AHAD olma hali  bitiş  

noktası  ise kesre�e nefs-i  emare mertebesindeki 

insan kalıplarıdır .  Tasavvu�a O’nun kendinden 

başlayan ve çeşit l i  mertebelerden geçerek 

insanda yarısı  tamamlanan bu yolculuğa nüzul 

yani iniş denir .  Yine Kur’an-ı  Kerimde bu 

yolculuk “Biz gerçekten insanı en güzel biçimde 
yara�ık, sonra onu aşağıların aşağısına 
indirdik” Tin 4/5 ayetleri  i le izah edilmektedir .  

Böylece insanda yolculuğun yarısı  bitmiş ve yine 

O insan i le yola çıktığı  noktaya dönebilme 

yolculuğu (uruç) da başlamıştır .  Yani gitme ve 

geri  gelme, iki  aşamalı  bir yolculukta yolcu 

bizatihi kendidir .  Böylece yolculuğuna başlamış,  

vardığı  noktada insan kalıbında görünmüş ve bu 

insan kalıbı  i le geri  dönüşe geçmiş ve döndüğü 

noktada insan-ı kâmil olarak… Yolculuk 

sırasında halk e�iği  eserlerini seyre koyulmuştur.  

Bu bölümde O’nun bir gitme ve bir de başladığı  

yere geri  dönme şeklinde iki  aşamadan oluşan 

yolculuğu mertebelerle anlatı lacaktır .

1.Kâinatın/İnsanın Halk Edilişinin Bilimsel 
İzahı:
Günümüzde modern bil im evrenin tek bir 

noktadan büyük bir enerji  patlaması sonucu 

oluştuğunu ispatlamıştır .  Malum olunduğu üzere 

büyük patlama olarak adlandırı lan bu olay i le 

birl ikte i lk anda bazı atom altı  parçacıklar 

oluşmuş,  sonrasında ise sırasıyla atomlar… 

Madde, yı ldızlar ,  galaksi ler ve dünya 

oluşmuştur.  Başlangıçtan günümüze yaklaşık 13 

milyar yıldır yaşanan bu süreç sonunda dünya, 

patlayan yıldızlardan gelen çeşit l i  elementler 

“K ur’anın sırrı  fatihada,

Fatihanın sırrı  Besmelede,

Besmelenin sırrı  başındaki “B” harfinde

“B” harfinin sırrı  ise altındaki noktadadır .

İşte O nokta Ben’im

Hz.Ali

ب   “B harfi”

Yüce Allah “ben gizl i  bir hazine idim, 

bil inmekliğimi murat e�im ve Halkı Halk 

e�im” buyurmaktadır .  Bu kudsi hadisten 

anlaşı lacağı üzere var oluşun anahtarı O’nun 

kendisini bi lmek muradıdır .  Burada dikkati  

çekmek istediğimiz nokta ise var oluşun bir 

yaratı lma şeklinde değil  halk edilme şeklinde 

gerçekleştiğidir .  Peki ,  aradaki fark nedir? 

Yaratma fi i l inin gerçekleşmesi demek bir 

yaratan ve bir de yaratı lanın var olması demek 

olur ki böylesi  bir düşünce şirktir .  Zira Cenab-ı 

Allah varlıkta kendisinden başka bir şey 

yaratmamış ancak Hakk i le varlığı  halk 

etmiştir .  O halde halk etmek ne demek derseler 

şayet:  Basitçe O tek olan, gizl i  bir hazine olan… 

Yüce varlığın kendinden kendine ve kendi i le 

çeşit l i  mertebelerde sıfat ,  esma, asar ve efal i  i le 

yaptığı  bir yolculuktur şeklinde izah etmek 

mümkündür.  Rububiyet mertebesi  i le vahdeti  

vücut,  abdiyet mertebesi  i le de vahdet-i  Şuhut 

olarak tanımlanabilecek olan bu yolculukta “O” 

insan (s .a .v .)  suretinde görülerek,  kendini kendi 

i le seyir etmekte ve bilmektedir…

O’nun nazarında Dehr (AN)’da gerçekleşen bu 

yolculuğu bir noktadan başka bir noktaya 

gitmek ve sonrasında başladığı  noktaya geri  

dönmek şeklinde tasvir etmek mümkündür.  

KÂİNAT IN/İNSANIN HALK
EDİLİ ŞİNDEN MAK SAT

vesilesiyle adeta bir canlı  havuzu olmuş ve 

sırasıyla su,  nebat,  hayvan ve insan bir takdir ve 

evrim ile günümüzdeki haline ulaşmıştır .  Buraya 

kadar olan yolculuk insanın yokluktan şu an ki 

varlığına olan kısımdır… Şaşırtıcı  şekilde şu an ki 

görünen insan suretine yine modern bil imin 

kuantum mekaniği düzeyinde bakıldığında ise 

çark başa dönmekte yani var gibi görülen insanın 

yokluğu görülmektedir .  Şöyle ki o insan 

suretinin bedenine baktığımızda beden 

organlardan, organlar dokulardan, daha aşağı 

inildiğinde dokular hücrelerden şeklinde 

i lerleyerek atoma ve sonra atom altı  parçacıklara 

ve en sonda atomun dalga fonksiyonuna ve 

yokluğuna ulaşı ldığı  görülmektedir .  Yani başladı 

yoktu ve yolculuğu bitirdiği  noktada yine 

yoktur… Noktadan başladı noktaya döndü… 

An’da kendini seyir eyledi…

2.İnsan/Kâinatın Mertebelerle Halk 
Edilişinin Ledünni İzahı:
Gizli  bir hazine olan “O” başlangıçta bil inmeklik 

arzusu i le bir hayal kurdu ve o hayalindeki 

suretine Nuru Muhammedi tafsi latına ise kâinat 

dedi .  Bu hayal içinde kendisini 70.000 perde i le 

örterek insan kalıbına indi ve insanda özünü 

gizledi çünkü ancak böylesi  bir örtme sonucu 

kurguladığı  sünnetullahı i le sonsuz esmalarının 

açığa çıkışı  ve bil inmeklikleri  mümkündü… 

Şimdi ise âmâda ör�üğünü… Şimdi var olduğu 

insan kalıbı  i le tekrar hatırlamak ve kendisini 

seyir etmek istemektedir… Daha basit bir 

anlatımla bir derya düşünelim, tekdüzedir ,  çok 

büyük bir su yığını ve ancak kendini 

seyredemiyor… Şimdi 7 milyar insan kalıbı  ve 

sonsuz sınırsız başka varlık kalıpları  yapalım ve 

o deryayı bu kalıpların içine yerleştirip ısıs ını 

düşürerek donduralım ne olur? Milyarlarca 

farklı  kalıp. . .  Ve üstel ik insan kalıplarında göz,  

kulak var… Görüyor,  duyuyor vb.  hepsinin özü 

ne peki? O derya… Yani su… Böylece o derya 

başlangıçta kendini seyir edemezken şimdi 

milyarlarca kalıp i le o kalıplara varlık zannı 

vererek onlardan kendini seyir etmektedir .  Peki ,  

ıs ıyı  artırırsak ne olur hepsi yine su yani 

kendidir .  Su’dan geldi su’ya döndü…

İşte zatı  yüce ve her şeyden münezzeh olan “O” 

böylece ledün i lminde hazaratı  hamse ya da kırk 

mertebe denilen,  detayları  aşağıdaki şekil-1 ve 2 

de gösteri len safhalardan tenezzül ederek kesret 

yani dünya âlemi dediğimiz bu âlemde insan 

suretinde göründü… Yani en aşağı inerek 

esmalarını seyre daldı ve şu an ve her an istidadı 

uygun ve kendisi  için yara�ığı insan-ı kâmil 

mazharını yine kendi i le irşat ederek başladığı  

noktaya dönmeye çalışmakta yani uruç 

etmektedir .  Böylece mertebelerle nüzul sonrası  

uruç i le nefs mertebelerini geçerek ve sonrasında 

bir kâmil mürşit vasıtasıyla meratibi tevhidi 

tahsil  ederek başlanılan noktaya O’nda “O” 

olarak geri  dönecektir…

Söz konusu nüzul ve uruç mertebeleri  Şekil-1 ve 

2 de gösteri lmiş olup, haliyle tasavvufun ve 

melâmetin özüdür.  Noktada başladı ,  noktada 

bi�i… Resulullah Efendimiz (s .a .v .)  ve zamanın 

insanı kâmilidir .  Dehr,  yani an da “O”dur… Zira 

kendisinden başka bir şey YOKTUR! … “O” 

başlangıç i le birl ikte i lk âdem de esfel i  safi l ine 

indi ,  sonra O’nda O’nunla ahseni takvime yani 

özüne döndü! Ve sonra Âdem’den Havva’ya 

geçti ,  Havva’dan Hz. Şit ,  oradan devamla… 

Abdullah’a ondan Amine’ye,  ondan Resullullah’a 

(s .a .v .)… ondan zamanın insan-ı kâmiline geçti  

ve kendisidir!  Noktadan geldi nokta da son 

buldu! Kendi i le kendinden kendine seyir i le 

zevkte…

Veli YILMAZ

12 Melamet Yolu12 Melamet Yolu



Melamet Yolu
Şöyle ki yolculuğun başlangıç noktası  O’nun 

Âmâ’daki mutlak tek/AHAD olma hali  bitiş  

noktası  ise kesre�e nefs-i  emare mertebesindeki 

insan kalıplarıdır .  Tasavvu�a O’nun kendinden 

başlayan ve çeşit l i  mertebelerden geçerek 

insanda yarısı  tamamlanan bu yolculuğa nüzul 

yani iniş denir .  Yine Kur’an-ı  Kerimde bu 

yolculuk “Biz gerçekten insanı en güzel biçimde 
yara�ık, sonra onu aşağıların aşağısına 
indirdik” Tin 4/5 ayetleri  i le izah edilmektedir .  

Böylece insanda yolculuğun yarısı  bitmiş ve yine 

O insan i le yola çıktığı  noktaya dönebilme 

yolculuğu (uruç) da başlamıştır .  Yani gitme ve 

geri  gelme, iki  aşamalı  bir yolculukta yolcu 

bizatihi kendidir .  Böylece yolculuğuna başlamış,  

vardığı  noktada insan kalıbında görünmüş ve bu 

insan kalıbı  i le geri  dönüşe geçmiş ve döndüğü 

noktada insan-ı kâmil olarak… Yolculuk 

sırasında halk e�iği  eserlerini seyre koyulmuştur.  

Bu bölümde O’nun bir gitme ve bir de başladığı  

yere geri  dönme şeklinde iki  aşamadan oluşan 

yolculuğu mertebelerle anlatı lacaktır .

1.Kâinatın/İnsanın Halk Edilişinin Bilimsel 
İzahı:
Günümüzde modern bil im evrenin tek bir 

noktadan büyük bir enerji  patlaması sonucu 

oluştuğunu ispatlamıştır .  Malum olunduğu üzere 

büyük patlama olarak adlandırı lan bu olay i le 

birl ikte i lk anda bazı atom altı  parçacıklar 

oluşmuş,  sonrasında ise sırasıyla atomlar… 

Madde, yı ldızlar ,  galaksi ler ve dünya 

oluşmuştur.  Başlangıçtan günümüze yaklaşık 13 

milyar yıldır yaşanan bu süreç sonunda dünya, 

patlayan yıldızlardan gelen çeşit l i  elementler 

“K ur’anın sırrı  fatihada,

Fatihanın sırrı  Besmelede,

Besmelenin sırrı  başındaki “B” harfinde

“B” harfinin sırrı  ise altındaki noktadadır .

İşte O nokta Ben’im

Hz.Ali

ب   “B harfi”

Yüce Allah “ben gizl i  bir hazine idim, 

bil inmekliğimi murat e�im ve Halkı Halk 

e�im” buyurmaktadır .  Bu kudsi hadisten 

anlaşı lacağı üzere var oluşun anahtarı O’nun 

kendisini bi lmek muradıdır .  Burada dikkati  

çekmek istediğimiz nokta ise var oluşun bir 

yaratı lma şeklinde değil  halk edilme şeklinde 

gerçekleştiğidir .  Peki ,  aradaki fark nedir? 

Yaratma fi i l inin gerçekleşmesi demek bir 

yaratan ve bir de yaratı lanın var olması demek 

olur ki böylesi  bir düşünce şirktir .  Zira Cenab-ı 

Allah varlıkta kendisinden başka bir şey 

yaratmamış ancak Hakk i le varlığı  halk 

etmiştir .  O halde halk etmek ne demek derseler 

şayet:  Basitçe O tek olan, gizl i  bir hazine olan… 

Yüce varlığın kendinden kendine ve kendi i le 

çeşit l i  mertebelerde sıfat ,  esma, asar ve efal i  i le 

yaptığı  bir yolculuktur şeklinde izah etmek 

mümkündür.  Rububiyet mertebesi  i le vahdeti  

vücut,  abdiyet mertebesi  i le de vahdet-i  Şuhut 

olarak tanımlanabilecek olan bu yolculukta “O” 

insan (s .a .v .)  suretinde görülerek,  kendini kendi 

i le seyir etmekte ve bilmektedir…

O’nun nazarında Dehr (AN)’da gerçekleşen bu 

yolculuğu bir noktadan başka bir noktaya 

gitmek ve sonrasında başladığı  noktaya geri  

dönmek şeklinde tasvir etmek mümkündür.  

vesi lesiyle adeta bir canlı  havuzu olmuş ve 

sırasıyla su,  nebat,  hayvan ve insan bir takdir ve 

evrim ile günümüzdeki haline ulaşmıştır .  Buraya 

kadar olan yolculuk insanın yokluktan şu an ki 

varlığına olan kısımdır… Şaşırtıcı  şekilde şu an ki 

görünen insan suretine yine modern bil imin 

kuantum mekaniği düzeyinde bakıldığında ise 

çark başa dönmekte yani var gibi görülen insanın 

yokluğu görülmektedir .  Şöyle ki o insan 

suretinin bedenine baktığımızda beden 

organlardan, organlar dokulardan, daha aşağı 

inildiğinde dokular hücrelerden şeklinde 

i lerleyerek atoma ve sonra atom altı  parçacıklara 

ve en sonda atomun dalga fonksiyonuna ve 

yokluğuna ulaşı ldığı  görülmektedir .  Yani başladı 

yoktu ve yolculuğu bitirdiği  noktada yine 

yoktur… Noktadan başladı noktaya döndü… 

An’da kendini seyir eyledi…

2.İnsan/Kâinatın Mertebelerle Halk 
Edilişinin Ledünni İzahı:
Gizli  bir hazine olan “O” başlangıçta bil inmeklik 

arzusu i le bir hayal kurdu ve o hayalindeki 

suretine Nuru Muhammedi tafsi latına ise kâinat 

dedi .  Bu hayal içinde kendisini 70.000 perde i le 

örterek insan kalıbına indi ve insanda özünü 

gizledi çünkü ancak böylesi  bir örtme sonucu 

kurguladığı  sünnetullahı i le sonsuz esmalarının 

açığa çıkışı  ve bil inmeklikleri  mümkündü… 

Şimdi ise âmâda ör�üğünü… Şimdi var olduğu 

insan kalıbı  i le tekrar hatırlamak ve kendisini 

seyir etmek istemektedir… Daha basit bir 

anlatımla bir derya düşünelim, tekdüzedir ,  çok 

büyük bir su yığını ve ancak kendini 

seyredemiyor… Şimdi 7 milyar insan kalıbı  ve 

sonsuz sınırsız başka varlık kalıpları  yapalım ve 

o deryayı bu kalıpların içine yerleştirip ısıs ını 

düşürerek donduralım ne olur? Milyarlarca 

farklı  kalıp. . .  Ve üstel ik insan kalıplarında göz,  

kulak var… Görüyor,  duyuyor vb.  hepsinin özü 

ne peki? O derya… Yani su… Böylece o derya 

başlangıçta kendini seyir edemezken şimdi 

milyarlarca kalıp i le o kalıplara varlık zannı 

vererek onlardan kendini seyir etmektedir .  Peki ,  

ıs ıyı  artırırsak ne olur hepsi yine su yani 

kendidir .  Su’dan geldi su’ya döndü…

İşte zatı  yüce ve her şeyden münezzeh olan “O” 

böylece ledün i lminde hazaratı  hamse ya da kırk 

mertebe denilen,  detayları  aşağıdaki şekil-1 ve 2 

de gösteri len safhalardan tenezzül ederek kesret 

yani dünya âlemi dediğimiz bu âlemde insan 

suretinde göründü… Yani en aşağı inerek 

esmalarını seyre daldı ve şu an ve her an istidadı 

uygun ve kendisi  için yara�ığı insan-ı kâmil 

mazharını yine kendi i le irşat ederek başladığı  

noktaya dönmeye çalışmakta yani uruç 

etmektedir .  Böylece mertebelerle nüzul sonrası  

uruç i le nefs mertebelerini geçerek ve sonrasında 

bir kâmil mürşit vasıtasıyla meratibi tevhidi 

tahsil  ederek başlanılan noktaya O’nda “O” 

olarak geri  dönecektir…

Söz konusu nüzul ve uruç mertebeleri  Şekil-1 ve 

2 de gösteri lmiş olup, haliyle tasavvufun ve 

melâmetin özüdür.  Noktada başladı ,  noktada 

bi�i… Resulullah Efendimiz (s .a .v .)  ve zamanın 

insanı kâmilidir .  Dehr,  yani an da “O”dur… Zira 

kendisinden başka bir şey YOKTUR! … “O” 

başlangıç i le birl ikte i lk âdem de esfel i  safi l ine 

indi ,  sonra O’nda O’nunla ahseni takvime yani 

özüne döndü! Ve sonra Âdem’den Havva’ya 

geçti ,  Havva’dan Hz. Şit ,  oradan devamla… 

Abdullah’a ondan Amine’ye,  ondan Resullullah’a 

(s .a .v .)… ondan zamanın insan-ı kâmiline geçti  

ve kendisidir!  Noktadan geldi nokta da son 

buldu! Kendi i le kendinden kendine seyir i le 

zevkte…

Veli YILMAZ

KÂİNATIN/İNSANIN HALK EDİLİŞİNDEN MAKSAT

melamet yolu 1713Melamet Yolu



14 Melamet Yolu

Melamet Yolu
A llah nedir ,  nerededir? İnsanlık tarihi 

boyunca bütün insanlar bu sorunun cevabını 

aramışlardır .  Birçok insan görmediği ,  bi lmediği 

gökte ya da yerde,  zanda hayalde bir Allah’a 

inanmışlardır .  Oysa ehlullah bazı yerlerde 

örtülü,  bazı yerlerde açık rumuzlu olarak bu 

sorunun cevabını vermişlerdir .  Hz.Ali  A.S. ’nin 

buyurduğu “görmediğim Allah’a iman etmem, 

kil isede havrada dahi görür,  ibadet ederim” 

dediği  kimdir?

 

Günümüz dünyasında birçok insan Allah i le 

kul arasına giri lmez demişlerdir .  Oysa 

geçmişten günümüze kadar birçok peygamber 

ve veli ler halkı irşat için görevlendiri lmiştir .  O 

halde insanların sorgulaması gereken budur.  

Madem kişi  kendi başına Allah’a ulaşabil iyor,  

niçin Peygamber ve veli ler gönderilmiştir? 

Bütün veli leri  irşat eden bir mürşitleri  vardır .  

Hacı Bektaş Veli ,  Hacı Bayram Veli ,  Mevlâna,  

Yunus Emre gibi büyük veli leri  irşat edip hem 

kendini hem de Rablerini bi ldiren bir Kâmil 

Mürşitleri  vardır .  Kişi ler “benim kalbim 

temizdir ,  ben Allah i le arama bir kul koymam” 

demektedirler .  Madem bu iş bu kadar kolay,  o 

halde neden bütün veli ler bir kâmil mürşitin 

terbiyesinden ve irşadından geçmişlerdir .  

Sorgulanmayan bir hayat yaşanmaya değmez 

diye zahir bir söz vardır .  Dolayısıyla bunların 

sorgulanması gerekir .

 

Kur’ an-ı  Kerim’de vesi le ayeti  vardır .  Maide 

Suresi  35’inci ayet de Cenab-ı Zü’l  Celâl  

Hazretleri  “Ey iman edenler! A�ah’tan 
korkun ve ona yaklaşmaya vesitle arayın ve 
onun yolunda mücahede edin ki felâha 

ALLAH İLE KUL ARA SINA GİRİLMEZ

erebilesiniz.”  Buyuruyor.  İşte bu ayetin özü 

Allah’a ulaşmak için bir mürşidi kâmil 

bulmamızdır .  Bu kâmili  bulmak kolay mı peki? 

Ehlullah “mürşit aramakla bulunmaz, lakin 

bulanlar arayanlardır” buyurmaktadır .  Demek 

ki bize hem kendimizi hem de rabbimizi 

bi ldirecek bir kâmil mürşit bulmamız gerekir .  

Vesile ayetinde geçen, kurtuluşa erdirecek olan 

O’dur.  Bu ayeti  iyi  tefekkür etmek gerekir .

Diğer tara�an Kur’ an-ı  Kerim’de Kâf Suresi  

16’ncı ayetinde “Ben size şah damarınızdan 
daha yakınım”  buyurmaktadır .  Bu şah 

damarımızdan daha yakın olan nedir? Hiçbir 

ayet boşa inmemiştir .  Her birinin hem derin 

manaları  hem de rumuzatları  vardır .  Kur’an-ı  

Kerim de kısmen örtülü kısmen açık hem 

müteşabih hem de muhkem birçok ayet vardır .  

Bunların ledünni manalarını bi lmek gerekir .  Bu 

da okumakla olmaz. O halde seni sana 

oku�uracak ve i lmi ledün deryalarına 

daldıracak olanı bulmak gerekir .  

Şöyle bir hikâye anlatı l ır :  Dervişin biri  

“Efendim Allah i le kul arasına giri lmez deniyor” 

demiş.  Ârif  vermiş cevabını :  “Allah' ı  buldun da 

aranıza mı girdik evladım?” İşte bu hikâyede 

geçen Allah i le kul arasına giri lmez sözünden 

kasıt ,  ledünni manada Cenab-ı Allah’ın 

ulûhiyetine giri lmez demektir… Bu sırlar 

avama örtülü,  hakikat ehline açıktır… Çünkü 

gerçekte ne bir girme ne de çıkma vardır .  Bu 

hakikatleri  kişi  kendi başına çözemez. 

Dolayısıyla bir mürşid-i  kâmile ihtiyaç vardır .  

Niyazi Mısri  Hz. lerinin buyurduğu gibi ;

Mürşit gerektir bi ldire Hakk’ı  sana 

Hakk’el‐yakîn,  Mürşidi olmayanların 

bildikleri  gümân imiş .

Ehlullah her f ırsa�a kişinin hem kendini 

hem de rabbini bilmesi gerektiğini 

vurgulamıştır .  Oysa günümüzde birçok cahil  

kimse Allah’ı  gökte,  yerde 

konumlandırmışlardır .  Görmedikleri  bir 

Allah’a inanmışlardır .  Taklit  ve ezber 

i l imlerle görmedikleri  bir Allah’a ibadet 

etmişlerdir .  Senden sana yakın olanı uzakta 

aramışlardır .  Bu i lmi sana öğretecek kişiyi  

aramak dururken, taklit  bir i l imle 

gitmişlerdir .  19 uncu yüzyıl ın insan-ı kâmili  

Pir Muhammed Nurul Arabi Hz.leri  

keramet-i  kevniye devrini kapatıp,  en büyük 

keramet i l imdir diyerek,  keramet-i  i lmiye 

devrini başlatmıştır .  Demek ki i l imsiz gidilen 

yol karanlık olup, bu hakikat i lminin 

sahibini bulmak gerekir .

Melamilik yolu,  şeriat ve tarikat gibi 

olmayıp,  hepsini birleyen ve aynı zamanda 

en kestirme yoldur.  Kişiyi doğrudan Rabbine 

ulaştıracak bir yoldur.  Hakikat ehli  bu yolun 

içinden çıkar.  Bu yolun kâmil mürşidini 

bulmak gerekir ki  seni sana bildirsin.  Kişinin 

Cenab-ı Hakk’ın nefesiyle nefeslenmeden 

Allah’a ulaşması mümkün değildir .  Hicr 

Suresi  29’uncu ayetinde buyrulan “Ben, onun 

yaratı l ış ını tamamladığım ve ona ruhumdan 

ü�ediğim zaman, siz hemen onun için 

secdeye kapanın” ayeti  buna deli ldir .  O halde 

Bir ‘ ’Melami Kâmil Mürşidi ’ ’  bul ki  sana 

Cenab-ı Hakk’ın nefesini ü�eyerek,  seni 

Allah’a ulaştırsın…

Mustafa ERKAN

12 Melamet Yolu14 Melamet Yolu



A llah nedir ,  nerededir? İnsanlık tarihi 

boyunca bütün insanlar bu sorunun cevabını 

aramışlardır .  Birçok insan görmediği ,  bi lmediği 

gökte ya da yerde,  zanda hayalde bir Allah’a 

inanmışlardır .  Oysa ehlullah bazı yerlerde 

örtülü,  bazı yerlerde açık rumuzlu olarak bu 

sorunun cevabını vermişlerdir .  Hz.Ali  A.S. ’nin 

buyurduğu “görmediğim Allah’a iman etmem, 

kil isede havrada dahi görür,  ibadet ederim” 

dediği  kimdir?

 

Günümüz dünyasında birçok insan Allah i le 

kul arasına giri lmez demişlerdir .  Oysa 

geçmişten günümüze kadar birçok peygamber 

ve veli ler halkı irşat için görevlendiri lmiştir .  O 

halde insanların sorgulaması gereken budur.  

Madem kişi  kendi başına Allah’a ulaşabil iyor,  

niçin Peygamber ve veli ler gönderilmiştir? 

Bütün veli leri  irşat eden bir mürşitleri  vardır .  

Hacı Bektaş Veli ,  Hacı Bayram Veli ,  Mevlâna,  

Yunus Emre gibi büyük veli leri  irşat edip hem 

kendini hem de Rablerini bi ldiren bir Kâmil 

Mürşitleri  vardır .  Kişi ler “benim kalbim 

temizdir ,  ben Allah i le arama bir kul koymam” 

demektedirler .  Madem bu iş bu kadar kolay,  o 

halde neden bütün veli ler bir kâmil mürşitin 

terbiyesinden ve irşadından geçmişlerdir .  

Sorgulanmayan bir hayat yaşanmaya değmez 

diye zahir bir söz vardır .  Dolayısıyla bunların 

sorgulanması gerekir .

 

Kur’ an-ı  Kerim’de vesi le ayeti  vardır .  Maide 

Suresi  35’inci ayet de Cenab-ı Zü’l  Celâl  

Hazretleri  “Ey iman edenler! A�ah’tan 
korkun ve ona yaklaşmaya vesitle arayın ve 
onun yolunda mücahede edin ki felâha 

erebilesiniz.”  Buyuruyor.  İşte bu ayetin özü 

Allah’a ulaşmak için bir mürşidi kâmil 

bulmamızdır .  Bu kâmili  bulmak kolay mı peki? 

Ehlullah “mürşit aramakla bulunmaz, lakin 

bulanlar arayanlardır” buyurmaktadır .  Demek 

ki bize hem kendimizi hem de rabbimizi 

bi ldirecek bir kâmil mürşit bulmamız gerekir .  

Vesile ayetinde geçen, kurtuluşa erdirecek olan 

O’dur.  Bu ayeti  iyi  tefekkür etmek gerekir .

Diğer tara�an Kur’ an-ı  Kerim’de Kâf Suresi  

16’ncı ayetinde “Ben size şah damarınızdan 
daha yakınım”  buyurmaktadır .  Bu şah 

damarımızdan daha yakın olan nedir? Hiçbir 

ayet boşa inmemiştir .  Her birinin hem derin 

manaları  hem de rumuzatları  vardır .  Kur’an-ı  

Kerim de kısmen örtülü kısmen açık hem 

müteşabih hem de muhkem birçok ayet vardır .  

Bunların ledünni manalarını bi lmek gerekir .  Bu 

da okumakla olmaz. O halde seni sana 

oku�uracak ve i lmi ledün deryalarına 

daldıracak olanı bulmak gerekir .  

Şöyle bir hikâye anlatı l ır :  Dervişin biri  

“Efendim Allah i le kul arasına giri lmez deniyor” 

demiş.  Ârif  vermiş cevabını :  “Allah' ı  buldun da 

aranıza mı girdik evladım?” İşte bu hikâyede 

geçen Allah i le kul arasına giri lmez sözünden 

kasıt ,  ledünni manada Cenab-ı Allah’ın 

ulûhiyetine giri lmez demektir… Bu sırlar 

avama örtülü,  hakikat ehline açıktır… Çünkü 

gerçekte ne bir girme ne de çıkma vardır .  Bu 

hakikatleri  kişi  kendi başına çözemez. 

Dolayısıyla bir mürşid-i  kâmile ihtiyaç vardır .  

Niyazi Mısri  Hz. lerinin buyurduğu gibi ;

Melamet YoluMürşit gerektir bi ldire Hakk’ı  sana 

Hakk’el‐yakîn,  Mürşidi olmayanların 

bildikleri  gümân imiş .

Ehlullah her f ırsa�a kişinin hem kendini 

hem de rabbini bilmesi gerektiğini 

vurgulamıştır .  Oysa günümüzde birçok cahil  

kimse Allah’ı  gökte,  yerde 

konumlandırmışlardır .  Görmedikleri  bir 

Allah’a inanmışlardır .  Taklit  ve ezber 

i l imlerle görmedikleri  bir Allah’a ibadet 

etmişlerdir .  Senden sana yakın olanı uzakta 

aramışlardır .  Bu i lmi sana öğretecek kişiyi  

aramak dururken, taklit  bir i l imle 

gitmişlerdir .  19 uncu yüzyıl ın insan-ı kâmili  

Pir Muhammed Nurul Arabi Hz.leri  

keramet-i  kevniye devrini kapatıp,  en büyük 

keramet i l imdir diyerek,  keramet-i  i lmiye 

devrini başlatmıştır .  Demek ki i l imsiz gidilen 

yol karanlık olup, bu hakikat i lminin 

sahibini bulmak gerekir .

Melamilik yolu,  şeriat ve tarikat gibi 

olmayıp,  hepsini birleyen ve aynı zamanda 

en kestirme yoldur.  Kişiyi doğrudan Rabbine 

ulaştıracak bir yoldur.  Hakikat ehli  bu yolun 

içinden çıkar.  Bu yolun kâmil mürşidini 

bulmak gerekir ki  seni sana bildirsin.  Kişinin 

Cenab-ı Hakk’ın nefesiyle nefeslenmeden 

Allah’a ulaşması mümkün değildir .  Hicr 

Suresi  29’uncu ayetinde buyrulan “Ben, onun 

yaratı l ış ını tamamladığım ve ona ruhumdan 

ü�ediğim zaman, siz hemen onun için 

secdeye kapanın” ayeti  buna deli ldir .  O halde 

Bir ‘ ’Melami Kâmil Mürşidi ’ ’  bul ki  sana 

Cenab-ı Hakk’ın nefesini ü�eyerek,  seni 

Allah’a ulaştırsın…

Mustafa ERKAN

ALLAH İLE KUL ARASINA GİRİLMEZ

15Melamet Yolu



Melamet Yolu
B u başl ıkta konumuz bi l iş  ve bu bi l işin 
hale yönelmesine,  hale dönüşmesine yönel ik 
olacak .  Malumunuz tasavvuf  i lmi hal 
i lmidir,  kal i lmi deği ld ir d iye söylenir.  Kal 
kel ime, cümle manasındadır.  Hal ise 
malumunuz yaşantıya dönüştürmektir.  
Dolayısıyla tasavvuf  erbabı seyru süluka 
dâhi l  olmuş bir derviş için mesele hakikatin 
hale dönüşmesidir.  Yani al ınan i l im, kâmil 
mürşi�en al ınan i l im, hale dönüşmel id ir.  
Dervişin kendi vücudunda, kendi vücut 
ülkesinde i lmin hakikate dönüşü 
gözlemlenmel i  öncel ikle .  Buna seyrü sülük 
di l iyle aynel yakinl ik deni lmektedir.  
Sonrasında da hale dönüşmel id ir.  Buna da 
y ine seyrü süluka göre konuşmak gerekirse 
hakkel yakinl ik deni lmektedir.
Bi l iş  yani bi lmek i le hal yani oluş arasında 
çok önemli bir fark vardır.  Öğreni len i lmi 
içsel leştirerek oluş hal ine getirebi lmek için 
bir yöntem gerekir.  Bu kapsamda tasavvuf  
yolunda, tarikat yolunda ya da hakikat,  
marifet yolunda ve dünyadaki bütün gerçek 
öğreti lerde mutlaka bir yöntem kul lanı l ı r.  
Kul lanı lan bu yöntemlerle öğreni len teorik 
bi lgi ler hayata geçir i lmeye çal ışı l ı r.  Bu 
şeki lde uygun bir usul i le hayata 
aktarı lmayan bi lgi  insanlara bir fayda 
vermez . Ancak fe lsef i  bir kültür düzeyinde 
kal ır.  Şamanizm'de,  İslamiyet 'te ,  Budizm'de,  
Taoizm'de,  Hinduizm'de ve cümle d insel  
öğreti ler ve mistik öğreti lerde bu esas 
böyledir.  
Bi l iş  i le oluş arasındaki fark şöyledir.  Bi l iş  
için yazı l ı ,  görsel  kaynaklar yeterl id ir.  

Yaşam koçları ,  re ikici ler,  kuantumcular vs.  
hep bu yöntemle gid iyorlar ve onların 
muhatapları  da bu yöntemlerle al ıyorlar ve 
salt bi lgiy i ezbere bi lmiş oluyorlar.  Ezberin 
ötesine geçip olmak için ise i rşat yani 
terbiye tahsi l i  gerekir.  İrşat olmadan oluş 
olamaz . Çünkü kendini tanımak için bir 
bi lgeye,  bir öğreticiye ihtiyaç duyulur.  
Onun rehberl iğinde gitmek gerekir ki  seni 
sana bi ld irsin.  Sana kendini o tanıtacaktır.  
Kendini kitaplardan okuyarak tanıman 
mümkün deği ld ir.
Peki ,  bi lge sana kendini nası l  tanıtıyor? 
Celal i  i le ya da cemal i  i le sana 
müdahalelerde bulunuyor.  Mesela bir şey 
yapıyorsun, yaptığın şey Hakk’tır,  
doğrudur diyerek seni devam e�iriyor.  
Başka bir şey yapıyorsun, bak diyor şu 
anda sen bu yaptığını benl iğinle ,  egonla,  
seni bu yer çekimine bağlayan 
yoğunluğunla,  hayvanl ık mertebenle 
yapıyorsun.
Bu yaptığını düzeltmel isin d iyor.  Şöyle 
düzelteceksin,  zikir yapacaksın,  
sabredeceksin vs.  Dolayısıyla oluş için 
adeta bir laboratuvar ortamı gibi sürekl i  
deneylere maruz kalarak bir süreç 
yaşaman gerekir.  Başka türlü oluşun 
imkânı yoktur.  Sizler bu oluş eğitiminden, 
oluş sürecinden mahrumsunuz.
Dolayısıyla kendinizi  tanımanız ,  
okuduklarınızla ,  duyduklarınızla olmuyor.  
Bu şeki lde huzura kavuşmanız mümkün 
deği ld ir.  Kendinizi  sürekl i  d i l inizle ,  ben 
iy iy im, ben mutluyum, herkesi  

BİLMEK İLE OLMAK
ARA SINDAKİ FARK

kucaklayacağım, herkesi  sevmel iy im, tesl im 
olmal ıy ım, karşıdan gelen tecel l i ler i  hep iy i 
görmel iy im diyerek tanıyamazsınız .  Bunun 
yolu kapal ıd ır.  Sizler o yoldan gi�iğiniz 
sürece sadece oyalanacaksınız .  Zaman akıp 
geçecek ve ölüm gel ip size çatacak .  O halde 
başarıya ulaşmak , gerçekten arzu e�iğiniz o 
mutluluğa kavuşmak , cemale ulaşmak 
istiyorsanız ,  sizi  size bi ld irecek gerçek bir 
kâmil in usulüne tabi olacaksınız .  Bunun 
yöntemi budur.  Bunu izleyeceksiniz başka 
yolu yok . Bu usul i le gid i l i rse kişinin keşf i  
açı l ı r.  İ l im bi lgi  düzeyinden hal düzeyine 
ulaşır.  Tabi ki  bunların dahası da var.  Bu 
noktada okuyucularımıza şunu tavsiye 
ediyoruz .  Sorgulayın.  Al lah'a kavuşmaya ve 
hakikat i lmini öğrenmeye tal ip olan sizler i  
bu sorgunuz şuraya götürür.  Tarihin 
başlangıç noktasından itibaren bir vel i  nası l  
vel i  oldu? Bir bi lge nası l  bi lge oldu? Bir 
peygamber nası l  peygamber oldu? Açın,  
bakın,  araştır ın.  Kitap okuyarak sağdan 
soldan duyduğu bi lgi lerle olanlar varsa 
tamam, eyval lah deriz .  Ama göreceksiniz ki 
böyle bir şey yok . Böyle bir usul i le insan 
ancak fe lsefeci  olur.  Kafası  karmakarışık 
olur ne kendini bi l i r  ne Al lah'ı .  O halde 
bunun örnekleri  çoktur ama aksinin örneği 
hiç olmadığı gibi hiçbir yerde de bulamazlar.  
Ne bir bi lge ne bir evl iya bulamazlar.  Yok 
çünkü. O halde şayet bir kişi  bi lgenin 
rehberl iğinde gitmeden, ondan almadan ben 
bi ld im, ben oldum diyorsa yalan 
söylüyordur,  tutarsızdır.  Akı l  sahibi kişi  
zaten onların tutarsız olduğunu görür.  
Gelsin baksınlar.  Mesela Emanuel Kant 
fe lsefecid ir.  Evl iya d iyenler var.  Hayır,  
araştır ın tutarsızl ıklarla doludur.  Oysaki 
vel ide tutarsızl ık olmaz . Bu noktada bizler in 

amacı gerek ‘ ’Melamet Yolu’’ dergimiz 
gerekse d iğer yayınlarımızda tüm insanl ığı  
gerçeğe,  gerçek manada ulaşma yönteminde 
aydınlatmaya çal ışmaktır.  Bu kapsamda 
gerek Türkiye'de gerek bütün dünyada 
herkesin vel i  olduğunu kabul e�iği  İsa ,  
Musa,  İbrahim, Budha, Tao, Muhammed 
Mustafa (SAV) Hacı Bayram Vel i  gibi 
bütün tarihsel  karakterler bizim açık 
önderlerimizdir.  Bu kişi ler in hepsi melamet 
usulü,  neşesi  ve zevkleriyle gerçeği bi lmiş,  
kendini tanımış ve insanl ığı  
aydınlatmışlardır.
Yukarıda tari f  edi ld iği  şeki lde bir usulü,  
seyru süluku yaşamadan gerçeğe ulaştığını 
iddia edenlere ise şunları  söylemek 
istiyoruz .
Siz kendinizin olduğunu iddia ediyorsunuz . 
Hem de bir öğretici  olmadan. Peki ,  sizin 
iddianıza göre geçmişte bu şeki lde olmuş 
tarihsel  bir karakter var mı? Çıkarın bizim 
önümüze.  Yok . O halde sizler sadece 
olduğunuzu zannediyorsunuz . Hakikat 
i lminin kokusuyla bir şeyler bi lmekle 
kendinizi  bi ld iğiniz yanı lgısındasınız .  
Ancak sadece kendinizi  ve takipçi ler inizi  
kandırıyorsunuz . Bu noktada sadece 
kandırsanız bizim i lgi  alanımıza 
girmezdiniz .  Ancak birçok insanı 
oyalayarak onların vebal ini sı rtınıza 
yükleniyorsunuz . O nedenle bizim i lgi  
alanımızdasınız .  Çünkü sizin hitap e�iğiniz 
kitleye biz de hitap ediyoruz ve akl ıse l im 
sahiplerini sadece akı l lar ını kul lanmaya ve 
sorgulamaya davet ediyor ve bu kapsamda 
hakikat güneşinin tüm dünyayı 
aydınlatmasını temenni ediyoruz…

Mustafa ERKAN

16 Melamet Yolu



Melamet Yolu
B u başl ıkta konumuz bi l iş  ve bu bi l işin 
hale yönelmesine,  hale dönüşmesine yönel ik 
olacak .  Malumunuz tasavvuf  i lmi hal 
i lmidir,  kal i lmi deği ld ir d iye söylenir.  Kal 
kel ime, cümle manasındadır.  Hal ise 
malumunuz yaşantıya dönüştürmektir.  
Dolayısıyla tasavvuf  erbabı seyru süluka 
dâhi l  olmuş bir derviş için mesele hakikatin 
hale dönüşmesidir.  Yani al ınan i l im, kâmil 
mürşi�en al ınan i l im, hale dönüşmel id ir.  
Dervişin kendi vücudunda, kendi vücut 
ülkesinde i lmin hakikate dönüşü 
gözlemlenmel i  öncel ikle .  Buna seyrü sülük 
di l iyle aynel yakinl ik deni lmektedir.  
Sonrasında da hale dönüşmel id ir.  Buna da 
y ine seyrü süluka göre konuşmak gerekirse 
hakkel yakinl ik deni lmektedir.
Bi l iş  yani bi lmek i le hal yani oluş arasında 
çok önemli bir fark vardır.  Öğreni len i lmi 
içsel leştirerek oluş hal ine getirebi lmek için 
bir yöntem gerekir.  Bu kapsamda tasavvuf  
yolunda, tarikat yolunda ya da hakikat,  
marifet yolunda ve dünyadaki bütün gerçek 
öğreti lerde mutlaka bir yöntem kul lanı l ı r.  
Kul lanı lan bu yöntemlerle öğreni len teorik 
bi lgi ler hayata geçir i lmeye çal ışı l ı r.  Bu 
şeki lde uygun bir usul i le hayata 
aktarı lmayan bi lgi  insanlara bir fayda 
vermez . Ancak fe lsef i  bir kültür düzeyinde 
kal ır.  Şamanizm'de,  İslamiyet 'te ,  Budizm'de,  
Taoizm'de,  Hinduizm'de ve cümle d insel  
öğreti ler ve mistik öğreti lerde bu esas 
böyledir.  
Bi l iş  i le oluş arasındaki fark şöyledir.  Bi l iş  
için yazı l ı ,  görsel  kaynaklar yeterl id ir.  

Yaşam koçları ,  re ikici ler,  kuantumcular vs.  
hep bu yöntemle gid iyorlar ve onların 
muhatapları  da bu yöntemlerle al ıyorlar ve 
salt bi lgiy i ezbere bi lmiş oluyorlar.  Ezberin 
ötesine geçip olmak için ise i rşat yani 
terbiye tahsi l i  gerekir.  İrşat olmadan oluş 
olamaz . Çünkü kendini tanımak için bir 
bi lgeye,  bir öğreticiye ihtiyaç duyulur.  
Onun rehberl iğinde gitmek gerekir ki  seni 
sana bi ld irsin.  Sana kendini o tanıtacaktır.  
Kendini kitaplardan okuyarak tanıman 
mümkün deği ld ir.
Peki ,  bi lge sana kendini nası l  tanıtıyor? 
Celal i  i le ya da cemal i  i le sana 
müdahalelerde bulunuyor.  Mesela bir şey 
yapıyorsun, yaptığın şey Hakk’tır,  
doğrudur diyerek seni devam e�iriyor.  
Başka bir şey yapıyorsun, bak diyor şu 
anda sen bu yaptığını benl iğinle ,  egonla,  
seni bu yer çekimine bağlayan 
yoğunluğunla,  hayvanl ık mertebenle 
yapıyorsun.
Bu yaptığını düzeltmel isin d iyor.  Şöyle 
düzelteceksin,  zikir yapacaksın,  
sabredeceksin vs.  Dolayısıyla oluş için 
adeta bir laboratuvar ortamı gibi sürekl i  
deneylere maruz kalarak bir süreç 
yaşaman gerekir.  Başka türlü oluşun 
imkânı yoktur.  Sizler bu oluş eğitiminden, 
oluş sürecinden mahrumsunuz.
Dolayısıyla kendinizi  tanımanız ,  
okuduklarınızla ,  duyduklarınızla olmuyor.  
Bu şeki lde huzura kavuşmanız mümkün 
deği ld ir.  Kendinizi  sürekl i  d i l inizle ,  ben 
iy iy im, ben mutluyum, herkesi  

kucaklayacağım, herkesi  sevmel iy im, tesl im 
olmal ıy ım, karşıdan gelen tecel l i ler i  hep iy i 
görmel iy im diyerek tanıyamazsınız .  Bunun 
yolu kapal ıd ır.  Sizler o yoldan gi�iğiniz 
sürece sadece oyalanacaksınız .  Zaman akıp 
geçecek ve ölüm gel ip size çatacak .  O halde 
başarıya ulaşmak , gerçekten arzu e�iğiniz o 
mutluluğa kavuşmak , cemale ulaşmak 
istiyorsanız ,  sizi  size bi ld irecek gerçek bir 
kâmil in usulüne tabi olacaksınız .  Bunun 
yöntemi budur.  Bunu izleyeceksiniz başka 
yolu yok . Bu usul i le gid i l i rse kişinin keşf i  
açı l ı r.  İ l im bi lgi  düzeyinden hal düzeyine 
ulaşır.  Tabi ki  bunların dahası da var.  Bu 
noktada okuyucularımıza şunu tavsiye 
ediyoruz .  Sorgulayın.  Al lah'a kavuşmaya ve 
hakikat i lmini öğrenmeye tal ip olan sizler i  
bu sorgunuz şuraya götürür.  Tarihin 
başlangıç noktasından itibaren bir vel i  nası l  
vel i  oldu? Bir bi lge nası l  bi lge oldu? Bir 
peygamber nası l  peygamber oldu? Açın,  
bakın,  araştır ın.  Kitap okuyarak sağdan 
soldan duyduğu bi lgi lerle olanlar varsa 
tamam, eyval lah deriz .  Ama göreceksiniz ki 
böyle bir şey yok . Böyle bir usul i le insan 
ancak fe lsefeci  olur.  Kafası  karmakarışık 
olur ne kendini bi l i r  ne Al lah'ı .  O halde 
bunun örnekleri  çoktur ama aksinin örneği 
hiç olmadığı gibi hiçbir yerde de bulamazlar.  
Ne bir bi lge ne bir evl iya bulamazlar.  Yok 
çünkü. O halde şayet bir kişi  bi lgenin 
rehberl iğinde gitmeden, ondan almadan ben 
bi ld im, ben oldum diyorsa yalan 
söylüyordur,  tutarsızdır.  Akı l  sahibi kişi  
zaten onların tutarsız olduğunu görür.  
Gelsin baksınlar.  Mesela Emanuel Kant 
fe lsefecid ir.  Evl iya d iyenler var.  Hayır,  
araştır ın tutarsızl ıklarla doludur.  Oysaki 
vel ide tutarsızl ık olmaz . Bu noktada bizler in 

amacı gerek ‘ ’Melamet Yolu’’ dergimiz 
gerekse d iğer yayınlarımızda tüm insanl ığı  
gerçeğe,  gerçek manada ulaşma yönteminde 
aydınlatmaya çal ışmaktır.  Bu kapsamda 
gerek Türkiye'de gerek bütün dünyada 
herkesin vel i  olduğunu kabul e�iği  İsa ,  
Musa,  İbrahim, Budha, Tao, Muhammed 
Mustafa (SAV) Hacı Bayram Vel i  gibi  
bütün tarihsel  karakterler bizim açık 
önderlerimizdir.  Bu kişi ler in hepsi melamet 
usulü,  neşesi  ve zevkleriyle gerçeği bi lmiş,  
kendini tanımış ve insanl ığı  
aydınlatmışlardır.
Yukarıda tari f  edi ld iği  şeki lde bir usulü,  
seyru süluku yaşamadan gerçeğe ulaştığını 
iddia edenlere ise şunları  söylemek 
istiyoruz .
Siz kendinizin olduğunu iddia ediyorsunuz . 
Hem de bir öğretici  olmadan. Peki ,  sizin 
iddianıza göre geçmişte bu şeki lde olmuş 
tarihsel  bir karakter var mı? Çıkarın bizim 
önümüze.  Yok . O halde sizler sadece 
olduğunuzu zannediyorsunuz . Hakikat 
i lminin kokusuyla bir şeyler bi lmekle 
kendinizi  bi ld iğiniz yanı lgısındasınız .  
Ancak sadece kendinizi  ve takipçi ler inizi  
kandırıyorsunuz . Bu noktada sadece 
kandırsanız bizim i lgi  alanımıza 
girmezdiniz .  Ancak birçok insanı 
oyalayarak onların vebal ini sı rtınıza 
yükleniyorsunuz . O nedenle bizim i lgi  
alanımızdasınız .  Çünkü sizin hitap e�iğiniz 
kitleye biz de hitap ediyoruz ve akl ıse l im 
sahiplerini sadece akı l lar ını kul lanmaya ve 
sorgulamaya davet ediyor ve bu kapsamda 
hakikat güneşinin tüm dünyayı 
aydınlatmasını temenni ediyoruz…

Mustafa ERKAN

BİLMEK İLE OLMAK ARASINDAKİ FARK

melamet yolu 1717Melamet Yolu



Melamet Yolu
M üşahede,  yani gözlem. Gözlemin manası 

kişinin kendi hakikati  üzerine bir gözlemdir.  

Sure�en sirete yönel ik bir gözlem i fade 

edi lmektedir.  Bu gözlem üzere nası l  yol 

al ınacağını Kur'an- ı  Kerim'deki ayetlerle de izah 

etmeye gayret göstereceğiz .

Malumunuz iman kel imesi d i l  i le ikrar,  kalp i le 

tasdik manasına gelmektedir.  Yani eminl ikten, 

emin kökünden gelmektedir.  Di l  i le ikrar,  d i l  i le 

kabul ,  benimseyiş ve kalp i le tasdik .  Bu kalp i le 

tasdik kısmı ancak şahitl ikle ve hal i le zevk i le 

zevk edi lerek mümkün olabi leceği için iman 

kel imesinin manası ancak görüş ve oluş i le 

karşı l ık bulur.  Di l  i le ikrar,  kalp ve tasdik .  Demek 

ki görüş ve oluş gerçekleşmel i .  Yani kişi  kalp 

tasdiğini ancak konu ne ise ,  her ne konudaysa o 

tasdik edi lmesi gereken ancak görerek ve 

yaşayarak tam mutmainl ik ,  eminl ik içerisinde 

karar kı labi l i r.

İnanç kısmına geld iğimizde ise inanç,  görüş,  

kanaat,  bir düşünceye bağlanma, güvenme 

manalarına gel i r ki  itimat temel l id ir esasında.  

Yani sevdiklerimize inanabi l i r iz .  İman deği l ,  

inanmaktan bahsediyoruz .  Sevdiklerimize 

inanabi l i r iz ,  arkadaşlarımıza inanabi l i r iz ,  i ş  

i l i şkisi  neticesi  muhataplarımıza inanabi l i r iz .  

Ancak bu inanç her zaman bir şüpheyi 

barındırmaktadır ve inanç kişinin kendine 

göredir.  Kendi f ıtratına göre oluşturduğu bir hale 

yönel iktir inanç ve bozulmaya çok müsai�ir.  Ki 

yaşantımızda da zaten inandıklarımız üzerine ve 

inanç sistemleri  üzerine ki bizim konumuz tevhit 

olduğuna göre inanç sistemleri  üzerine 

yozlaşmalar ortadadır.  Şimdi konumuz budur.  

Müşahede üzerine.  Yani şundan bahsetmekteyiz .  

Yüce Yaratıcı  varl ığı  halk edişi  i le birl ikte varl ıkta 

kendisini izhar ederek varl ıktan ayrı olmadığını 

Kur'an- ı  Kerim'in yani tevhit kitabının birçok 

yerinde i fade etmiştir.  Demek ki bu özet i le ne 

buyrulmakta Kur'an- ı  Kerim'de tevhit kitabında 

birleme, teşbih,  tenzih ve tevhit .  Tevhidin zuhura 

gelmesi ,  birlemesi teşbihten, tenzihden ve bunlar 

birer patika üzerindeki duraklar olarak i fade 

edi l i rse önce benzetme kaba tabir iyle ,  sonra tenzih 

yani hiçbir şeye benzetmeme ve nihayetinde ise 

birleme yoluyla gerçek şuhud edi l i r,  şahit olunur.  

Bu şahitl ikle birl ikte ise e lbe�e ki iman pekişmiş,  

kalp tam tasdik i le gördüğüne iman etmiş,  kabul 

etmiş olur.  Demek ki inanç sistemlerinden ziyade 

iman yönlü bir çal ışma i le kişi  ancak kendini idrak 

edebi l i r.  Bunun için de tekraren söylemek gerekirse 

görmek , d i l  i le ikrar,  kabul etmek , görmek ve olmak 

gerekir.

İnanç sistemlerine tekrar dönecek olursak ,  insan 

sayısı  kadar farkl ı  zan üzere bir Al lah inancı 

yaşanmaktadır günümüzde.  Çünkü her bir f ıtrat 

kendi f ıtr i  özel l ikler ine göre mesele ler i  e le al ı r ve 

kendi f ıtr i  özel l ikler ine göre sebep-sonuç i l işkisi  

kurarak kendi kayıtlar ına göre bir neticeye varır ve 

bu netice de sınırl ı  çizgi ler i  bel i rl i  bir şey olmak 

zorundadır.  Aksi halde muhaldir.  Yani anlaşı lması 

imkânsızdır.  Bir sonuca varı lamaz . Kişinin inancını 

tari f  edebi lmesi için bel irl i  sınırlar içerisinde o 

tari f  gerektiren şeyin bulunması gerekir.  Ve bel irl i  

sınırlar içerisine girmeyen bir sınır ı ,  çerçevesi  

olmayan bir şeyin de idraki mümkün deği ld ir.  

Dolayısıyla inanç ve inanç sistemlerinin ayakları  

daima havada kal ır.  Çünkü Al lah bir kal ıba sığmaz . 

Al lah cümle varl ıktan münezzehtir.  Ve ne kadar 

kendisini varl ıktan izhar etse de cümle varl ıktan da 

münezzehtir.  İşte teşbih,  tenzih ve tevhit konuları  

bunlara açıkl ık getirmektedir.

Seyrü süluk çal ışmasıyla birl ikte derviş ve mürşit 

G Ö ZLEM VE ŞAHİ T LİK ÜZERİNE buluşması ‘ ’Sıratel  Müstakim’’ yolunu başlatır.  

Bu ‘ ’Sıratel  Müstakim’’ yolunda meratib- i  tevhit 

olarak i fade edi len mertebeler,  yani tevhit 

mertebeleri  basamak basamak zevk edi lerek ,  

hal ler i  zevk edi lerek ,  hal ler i  kendi vücut 

ülkemizde zevk edi lerek ,  yaşanarak ,  

gözlemlenerek değişimler Al lah'a vuslat 

hede�enir.  Demek ki kendi bedenimizde,  vücut 

ülkemizde bir dönüşümden bahsetmekteyiz .  Bu 

dönüşümde de önce zannî varl ıklardan 

kurtulunması gerekir.  Zannî varl ık ,  hayal i  varl ık ,  

şüphel i  varl ık yani ego,  benl ik bir d iğer 

i fadesiyle .  İşte bu kurtuluş ancak mürşit ,  mürit 

ya da mürşit derviş çal ışmasıyla ya da daha önce 

de bahsetmiştik abd yani kul çal ışmasıyla ancak 

mümkün olabi l i r.  Her konuda olduğu gibi bu 

konuda da bir öğretici  ve öğrenci i l i şkisi  

mecburiyeti  vardır,  zarureti  vardır.  Yaratı l ış  

böyledir.  Yaratı l ış  bu şeki lde terbiye çal ışmasını 

zuhura getirmektedir.

Her ne konuda olursa olsun konunun 

öğreni lmesi ve o konuda egzersizle 

uzmanlaşı lması hem i lmi çal ışmalar hem pratik 

çal ışmalar neticesinde ehi l leşmek ancak 

öğretmen- öğrenci i l i şkisiyle olabi lmektedir.  

Dolayısıyla bu kalp tasdiki noktasına gelebi lmek 

için,  imanı tam mutmain bir hale 

dönüştürebi lmek için de dönüşebi lmesi için de 

mürşit i l i şkisi ,  Rab-abd i l işkisi  şar�ır.

İşte Kur'an- ı  Kerim, tevhit kitabı olma hasebiyle 

çeşitl i  kıssalarda buna örnekler vermiştir.  Yani 

Kur'an- ı  Kerim'deki kıssalar bir hikâye anlatmak 

için,  ibretl ik bir hikâye anlatmak için deği ld ir,  

orada onun için yer almamıştır.  Asl ında her bir 

ismin ve her bir olayın bir rumuzatı vardır.  

Hakikat rumuzatla anlatı lmıştır.  Çünkü 

rumuzat d ışına çıkı l ı rsa hakikat acı  gelebi l i r 

insanlara,  avam kısmına ve dolayısıyla anlatan 

yönünde celal i  tecel l i ler gerçekleşebi l i r.  Yani 

bi lge insanlar ya da peygamberler hakikati  

rumuzatl ı ,  şi fre l i  anlatma yoluna gitmişlerdir.  

Hz . Peygamberimiz bir hadis- i  şer i f inde şöyle 

buyurmaktadır ;

‘ ’Bende öyle bir i l im var ki ,  onu sizlere anlatsam 

başımı al ı rd ınız .’’ Yani beni katlederdiniz 

buyurmuş. Bu i fadeyi ,  bu cümleleri  kurduğu yer 

kendi ashabı içerisinde,  yani d inleyenleri ,  çevresi  

içerisinde.  Düşünün ki Hz. Peygamberimiz bunu 

di le getirmektedir.

Konuya dönecek olursak ,  inanç sistemleri  ve bu 

yozlaşan inanç sistemleri  üzerine akı l  sahipleri  

e lbe�e düşündüğünde birçok çel işki l i  i fadelere ve 

yönlere rastlamaktalar ve dolayısıyla da 

uzaklaşmaktalar.  Ve bu uzaklaşma işte ate izm, 

de izm, agnostisizm gibi ,  kuantum fiziği ,  enerji  

vesaire bu tip akımlara yönel işi  

gerçekleştirmektedir.  Oysaki Kur'an- ı  Kerim'de 

hakikat ve rumuzatl ı  bir şeki lde kişinin kendi 

içerisinde yaşayacağı ,  yaşaması gereken 

dönüşümü bir bi lgenin,  bir kâmil insanın yani 

mürşid in,  kâmil mürşid in gözetiminde 

anlaşı labi l i r bir halde anlatmıştır,  i fade etmiştir,  

tevhidi anlatmıştır.  Bir bi lgenin,  bir kâmil 

mürşid in gözetiminde hakikatin nası l  

algı lanabi leceği yönünde işaretler i  Kur'an- ı  

Kerim'de,  tevhit kitabında Cenab-ı Al lah 

kul larına izhar etmiştir.

Evet ,  bu izhar ediş yani açıklayış esnasında da her 

daim devrine göre her peygamber büyük 

zorluklar yaşamıştır.  Burada müsaadenizle iy i  

anlaşı lması bakımında bu zorlukları  i fade eden 

birkaç ayeti  okumak istiyorum. Yanl ış inanç 

sistemlerini Kur'an- ı  Kerim'de i fade eden izahlar.  

Yani bu ayetler okunduğunda görülecektir ki  her 

devirde benzer durumlar söz konusudur.  Her 

devirde.  Hz. Peygamber Efendimiz de hakikati  

tebl iğ e�iğinde kolayl ıkla her o bölgede yaşayan 

‘ ’ haydi Müslüman olal ım, haydi Hz. Peygamber'e 

tabi olal ım’’ inancıyla hareket etmemiştir.  

Malumunuz birçok celal i  hal ler yaşanmıştır,  

savaşlar yaşanmıştır ve bir süreç neticesinde Hz. 

Peygamberimizin yakın çevresinde,  ashabından 

yakın çevrede çok az insan ancak hakikati  tam 

manasıyla idrak etme şansına sahip olmuştur.  

Evet ,  o dönemde de bu dönemde olduğu gibi 

benzer konular benzer hal iyle yaşanmıştır.  Şöyle 

ki Araf suresi 28. 29. ve 30. Ayetlerde; ‘ ’Onlar 
bir edepsizlik yaptıkları zamanda atalarımızı 
böyle bulduk ve bize bunu A�ah emre�i derler.  
De ki A�ah edepsizliği emretmez. Bilmediğiniz 
şeyleri A�ah 'ın üzerine mi atıyorsunuz? De ki 
R abbim adaleti emre�i. Her mesci�e 
yüzlerinizi doğru tutun ve ona dininizde 
samimi olarak ibadet edin. İlkin sizi yara�ığı 
gibi yine ona döneceksiniz . O, bir kısmını doğru 
yola ile�i, bir kısmına da sapıklık Hakk oldu. 
Çünkü onlar A�ah 'ı bırakıp şeytanlara dost 
edindiler.  Bir de kendilerini doğru yolda 
sandılar.’’  Bir diğer ayet-i kerime, Kasas Suresi 
36. Ayet ; ‘ ’Musa onlara apaçık ayetlerimizi 
getirince, bu olsa olsa uydurulmuş bir sihirdir.  
Biz önceki atalarımızdan öylesini işitmemiştik, 
dediler.’’

Bakın hep konu aynıdır.  Bugün de aynıdır.  Biz 

atalarımızdan şöyle işi�ik .  Biz atalarımızdan 

böyle duyduk . Ve bu yanl ış,  inanç sistemlerinin 

nası l  yozlaştığının çok net bir del i l id ir deği l  mi? 

Devam edel im. Bakara Suresi 170. ayet.  Bakın 
Peygamber Efendimiz'den A�ah nasıl  
buyuruyor. ‘ ’Onlara A�ah 'ın indirdiğine uyun 
denildiğinde. Hayır.  Biz atalarımızdan 
gördüğümüz şeylere uyarız . Ya ataları 
akı�arını ku�anmayan ve  doğru yolu 

bulamamış kimselerse?’’  Maide suresi 104. 
Ayet ; ‘ ’Zira onlara A�ah 'ın indirdiğine ve 

elçisine gelin denildiğinde atalarımızdan 
gördüğümüz inançlar ve fii�er bizim için 
kâfidir diye cevap verirler….’’  Aynı tutuculuk , 

aynı yobazl ık her devirde olduğu gibi 

sürmektedir.  

Surenin devamında ; ya ataları  hiçbir şey 

bi lmeyen ve doğru yoldan uzak kimseler 

id iyseler.  Burada akı l  sahibi ,  akl ını kul lanan 

insanlar için ibretl ik durumlar söz konusudur 

deği l  mi? İnsan manasıyla i lgi l i  bir konuda, 

gerçeği ,  hakikati  içeren bir konuda, yaratı l ış  

amacıyla i lgi l i  bir konuda, insanın gerçeği 

öğrenmesi ve bu gerçek üzere hareket etmesi 

gerekmez mi? Öyledir deği l  mi? Ancak bu 

öyleyken bu cümle varl ığa nasip olacak bir durum 

da deği ld ir.  Al lah düzenini bu şeki lde 

kurmamıştır.  Her varl ık kendi yerinde,  kendi algı  

seviyesinde,  kendi idrakinde,  kendi olgunlaşma 

düzeyinde yerinde güzeldir.  

Buradan hitap edi lenler yani bizim hitap 

e�iklerimiz ,  araştıran, soran akı l  sahiplerid ir.  

Varl ığın hakikatini öğrenmek isteyen, bu varl ığın 

hakikatine kavuşmak isteyenlere yönel ik bir 

çal ışmadır bu çal ışma. Melamet i lmi ,  yani 

hakikat i lmi ,  hakikat üzere yol almak , yaşarken 

bu hakikatle hemdem olmak , iç içe olmak 

arzusuyla bir yönel işe girmişler içindir.  Diğer 

türlüsü işte Peygamber Efendimizin zamanında 

da sonrasında da,  daha öncesinde de ve daha 

öncesinde de ve daha sonrasında da ve daha 

sonrasında da her zaman benzer olaylar,  benzer 

şeki l lerde vuku bulmuştur.  

Evet ,  en son Maide suresinden bahsetmiştik .  

Müşahede ve yani gözlem üzerine bir konu 

işlemekteydik .  Konuya dönecek olursak y ine bu 

konumuzla i lgi l i  Bakara suresi  260. ayet- i  

kerimeyi müsaadenizle paylaşmak istiyorum. 

Burada müşahedenin yani gözlemin, tevhit 

kitabı olan Kur'an- ı  Kerim'de nası l  e le al ındığı  

bir kıssayla bu surede 260. ayet- i  kerimede i fade 

edi lmekte.  ‘ ’Bir zamanlar İbrahim de ey 
R abbim ölüleri nasıl  biriktiğini bana göster 
demişti .’’  Bakınız konuşan İbrahim Peygamber.  

Malumunuz İbrahim Peygamber tevhit 

peygamberi olarak anı l ı r ve Hal i lul lah,  Al lah'ın 

dostu,  Al lah dostu hitabına muhatap kabul 

edi lmiştir.  İbrahim Peygamber.  Ne diyor 

burada? Ey Rabbim ölüleri  nası l  d ir i l�iğini bana 

göster demişti .  Al lah inanmadın mı ki buyurdu. 

İnanmadın mı ki ? Bakın inanmaktan bir inanç 

düzeninden inanç sorgulamasından 

bahsetmekte.  İnandım fakat kalbim iy ice 

yatışsın d iye istiyorum dedi .  Yani şimdi İbrahim 

peygamberden, İbrahim peygamberin Rabbi i le 

muhabbetinden bir kısım. Bu İbrahim 

peygamber mademki tevhit peygamberidir,  

hakikat kendisine ayandır.  Bunu kabul etmek 

gerekir.  Burada ne diyor? Bana göster d iyor.  

Ölüleri  nası l  d ir i l�iğini bana göster,  görmek 

istiyorum diyor.  Karşı l ığında inanmadın mı ki 

cevabı ve y ine karşı l ığında İbrahim 

Peygamber'den inandım. Elbe�e ki inandım. 

Fakat kalbim iy ice yatışsın d iye istiyorum. Yani 

sadece inanç yeterl i  deği ld ir.  Benim bunu 

görmem ve yaşamam lazım. Tam tatmin olmam 

için buyurmaktır.  Surenin devamı ; Al lah 

buyurdu ki ,  öyleyse kuşlardan dördünü tut da 

onları  kendine çevir.  İy ice tanıdıktan sonra 

kesip her dağın başını onlardan birer parça 

dağıt .  Sonra da onları  çağır.  Koşa koşa sana 

gelecekler ve bi l  ki  Al lah gerçekten çok 

güçlüdür.  Hüküm ve hikmet sahibidir

.

Şimdi burada artık konuyu çok uzatmadan 

konunun tasavvufi  yorumuna, hakikat 

yorumuna bakal ım çünkü bu ayet müteşabih bir 

aye�ir.  Ayetin tasavvufi  tevi l ine gelecek olursak 

burada bahsedi len kuşlar tavus kuşu, horoz ,  

karga ve kazdır.  Bunlar insanda bulunan su�i 

hal ler i  i fade eder.  Yani dünyaya yönel ik hal ler i  

i fade eder.  Tavus kuşu makam, mevki ,  i steğini 

arzusunu, karga uzun emel i ,  horoz şehveti ,  kaz 

ise hırsı  temsi l  eder.  Kişi  kendindeki bu su�i 

hal lerden kurtulduğunda yani onları  kestiğinde 

olgunlaşır.  Bu olgunlaşmayla birl ikte bir 

dönüşüm gerçekleşmeye başlar.  Yani derviş bu 

su�i hal lerden tevhit terbiyesinde kurtuldukça 

hakikat i lmiyle donanıp i lme yönel ik yaşantısını 

uygulamaya koydukça,  i lmiyle amel etme 

noktasında sabırla ,  tefekkürle yaşantısını 

sürdürdükçe nefsinin ruha dönüştüğünü 

şahitl ikle ve hal üzere yaşar.  Ve dolayısıyla tam 

bir tatminl ik noktasında kendi bedeninde,  

vücut ülkesinde gerçeği müşahede eder.  Önce 

müşahede eder,  sonra da hal üzere olur.  

Gerçek ,  Al lah'a vusla�ır.  Bir dervişin nihai 

hedefi  Hakk’a ve Al lah'a vusla�ır.  Dolayısıyla 

kendi bedenimizde,  vücut ülkemizde bu şahitl ik 

ve gözlem ve hakkel yakinl ik olarak i fade edi len 

hal yaşantısı  zuhur bulduğunda bedenimizde 

maksat yerini bulmuş olur.

Dolayısıyla birlemek , çokluktan birl iğe ,  birl ik 

idrakine kavuşmak ancak bir terbiyeyle 

mümkün olmaktadır.  Bu terbiyeler de çeşit  çeşit  

kısalarla ,  çeşit  çeşit  i fadelerle ,  i l im paylaşımıyla 

ve kâmil mürşit gözetiminde,  himayesinde 

ancak mümkün olabi lmektedir.  Melamet,  

hakikat i lmini en saf  hal iyle dervişe 

sunmaktadır,  arz etmektedir kâmil mürşit 

mazharından. 

Dolayısıyla derviş kendi vücut ülkesinde,  kendi 

bedeninde şahitl ik ve hal i le yaşantı i le birl ikte 

imanını tam bir mutmainl ik üzere yaşar hal i  

gel i r.

Mustafa ERKAN

B ilim insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

18 Melamet Yolu



M üşahede,  yani gözlem. Gözlemin manası 

kişinin kendi hakikati  üzerine bir gözlemdir.  

Sure�en sirete yönel ik bir gözlem i fade 

edi lmektedir.  Bu gözlem üzere nası l  yol 

al ınacağını Kur'an- ı  Kerim'deki ayetlerle de izah 

etmeye gayret göstereceğiz .

Malumunuz iman kel imesi d i l  i le ikrar,  kalp i le 

tasdik manasına gelmektedir.  Yani eminl ikten, 

emin kökünden gelmektedir.  Di l  i le ikrar,  d i l  i le 

kabul ,  benimseyiş ve kalp i le tasdik .  Bu kalp i le 

tasdik kısmı ancak şahitl ikle ve hal i le zevk i le 

zevk edi lerek mümkün olabi leceği için iman 

kel imesinin manası ancak görüş ve oluş i le 

karşı l ık bulur.  Di l  i le ikrar,  kalp ve tasdik .  Demek 

ki görüş ve oluş gerçekleşmel i .  Yani kişi  kalp 

tasdiğini ancak konu ne ise ,  her ne konudaysa o 

tasdik edi lmesi gereken ancak görerek ve 

yaşayarak tam mutmainl ik ,  eminl ik içerisinde 

karar kı labi l i r.

İnanç kısmına geld iğimizde ise inanç,  görüş,  

kanaat,  bir düşünceye bağlanma, güvenme 

manalarına gel i r ki  itimat temel l id ir esasında.  

Yani sevdiklerimize inanabi l i r iz .  İman deği l ,  

inanmaktan bahsediyoruz .  Sevdiklerimize 

inanabi l i r iz ,  arkadaşlarımıza inanabi l i r iz ,  i ş  

i l i şkisi  neticesi  muhataplarımıza inanabi l i r iz .  

Ancak bu inanç her zaman bir şüpheyi 

barındırmaktadır ve inanç kişinin kendine 

göredir.  Kendi f ıtratına göre oluşturduğu bir hale 

yönel iktir inanç ve bozulmaya çok müsai�ir.  Ki 

yaşantımızda da zaten inandıklarımız üzerine ve 

inanç sistemleri  üzerine ki bizim konumuz tevhit 

olduğuna göre inanç sistemleri  üzerine 

yozlaşmalar ortadadır.  Şimdi konumuz budur.  

Müşahede üzerine.  Yani şundan bahsetmekteyiz .  

Yüce Yaratıcı  varl ığı  halk edişi  i le birl ikte varl ıkta 

kendisini izhar ederek varl ıktan ayrı olmadığını 

Kur'an- ı  Kerim'in yani tevhit kitabının birçok 

yerinde i fade etmiştir.  Demek ki bu özet i le ne 

buyrulmakta Kur'an- ı  Kerim'de tevhit kitabında 

birleme, teşbih,  tenzih ve tevhit .  Tevhidin zuhura 

gelmesi ,  birlemesi teşbihten, tenzihden ve bunlar 

birer patika üzerindeki duraklar olarak i fade 

edi l i rse önce benzetme kaba tabir iyle ,  sonra tenzih 

yani hiçbir şeye benzetmeme ve nihayetinde ise 

birleme yoluyla gerçek şuhud edi l i r,  şahit olunur.  

Bu şahitl ikle birl ikte ise e lbe�e ki iman pekişmiş,  

kalp tam tasdik i le gördüğüne iman etmiş,  kabul 

etmiş olur.  Demek ki inanç sistemlerinden ziyade 

iman yönlü bir çal ışma i le kişi  ancak kendini idrak 

edebi l i r.  Bunun için de tekraren söylemek gerekirse 

görmek , d i l  i le ikrar,  kabul etmek , görmek ve olmak 

gerekir.

İnanç sistemlerine tekrar dönecek olursak ,  insan 

sayısı  kadar farkl ı  zan üzere bir Al lah inancı 

yaşanmaktadır günümüzde.  Çünkü her bir f ıtrat 

kendi f ıtr i  özel l ikler ine göre mesele ler i  e le al ı r ve 

kendi f ıtr i  özel l ikler ine göre sebep-sonuç i l işkisi  

kurarak kendi kayıtlar ına göre bir neticeye varır ve 

bu netice de sınırl ı  çizgi ler i  bel i rl i  bir şey olmak 

zorundadır.  Aksi halde muhaldir.  Yani anlaşı lması 

imkânsızdır.  Bir sonuca varı lamaz . Kişinin inancını 

tari f  edebi lmesi için bel irl i  sınırlar içerisinde o 

tari f  gerektiren şeyin bulunması gerekir.  Ve bel irl i  

sınırlar içerisine girmeyen bir sınır ı ,  çerçevesi  

olmayan bir şeyin de idraki mümkün deği ld ir.  

Dolayısıyla inanç ve inanç sistemlerinin ayakları  

daima havada kal ır.  Çünkü Al lah bir kal ıba sığmaz . 

Al lah cümle varl ıktan münezzehtir.  Ve ne kadar 

kendisini varl ıktan izhar etse de cümle varl ıktan da 

münezzehtir.  İşte teşbih,  tenzih ve tevhit konuları  

bunlara açıkl ık getirmektedir.

Seyrü süluk çal ışmasıyla birl ikte derviş ve mürşit 

buluşması ‘ ’Sıratel  Müstakim’’ yolunu başlatır.  

Bu ‘ ’Sıratel  Müstakim’’ yolunda meratib- i  tevhit 

olarak i fade edi len mertebeler,  yani tevhit 

mertebeleri  basamak basamak zevk edi lerek ,  

hal ler i  zevk edi lerek ,  hal ler i  kendi vücut 

ülkemizde zevk edi lerek ,  yaşanarak ,  

gözlemlenerek değişimler Al lah'a vuslat 

hede�enir.  Demek ki kendi bedenimizde,  vücut 

ülkemizde bir dönüşümden bahsetmekteyiz .  Bu 

dönüşümde de önce zannî varl ıklardan 

kurtulunması gerekir.  Zannî varl ık ,  hayal i  varl ık ,  

şüphel i  varl ık yani ego,  benl ik bir d iğer 

i fadesiyle .  İşte bu kurtuluş ancak mürşit ,  mürit 

ya da mürşit derviş çal ışmasıyla ya da daha önce 

de bahsetmiştik abd yani kul çal ışmasıyla ancak 

mümkün olabi l i r.  Her konuda olduğu gibi bu 

konuda da bir öğretici  ve öğrenci i l i şkisi  

mecburiyeti  vardır,  zarureti  vardır.  Yaratı l ış  

böyledir.  Yaratı l ış  bu şeki lde terbiye çal ışmasını 

zuhura getirmektedir.

Her ne konuda olursa olsun konunun 

öğreni lmesi ve o konuda egzersizle 

uzmanlaşı lması hem i lmi çal ışmalar hem pratik 

çal ışmalar neticesinde ehi l leşmek ancak 

öğretmen- öğrenci i l i şkisiyle olabi lmektedir.  

Dolayısıyla bu kalp tasdiki noktasına gelebi lmek 

için,  imanı tam mutmain bir hale 

dönüştürebi lmek için de dönüşebi lmesi için de 

mürşit i l i şkisi ,  Rab-abd i l işkisi  şar�ır.

İşte Kur'an- ı  Kerim, tevhit kitabı olma hasebiyle 

çeşitl i  kıssalarda buna örnekler vermiştir.  Yani 

Kur'an- ı  Kerim'deki kıssalar bir hikâye anlatmak 

için,  ibretl ik bir hikâye anlatmak için deği ld ir,  

orada onun için yer almamıştır.  Asl ında her bir 

ismin ve her bir olayın bir rumuzatı vardır.  

Hakikat rumuzatla anlatı lmıştır.  Çünkü 

rumuzat d ışına çıkı l ı rsa hakikat acı  gelebi l i r 

insanlara,  avam kısmına ve dolayısıyla anlatan 

yönünde celal i  tecel l i ler gerçekleşebi l i r.  Yani 

bi lge insanlar ya da peygamberler hakikati  

rumuzatl ı ,  şi fre l i  anlatma yoluna gitmişlerdir.  

Hz . Peygamberimiz bir hadis- i  şer i f inde şöyle 

buyurmaktadır ;

‘ ’Bende öyle bir i l im var ki ,  onu sizlere anlatsam 

başımı al ı rd ınız .’’ Yani beni katlederdiniz 

buyurmuş. Bu i fadeyi ,  bu cümleleri  kurduğu yer 

kendi ashabı içerisinde,  yani d inleyenleri ,  çevresi  

içerisinde.  Düşünün ki Hz. Peygamberimiz bunu 

di le getirmektedir.

Konuya dönecek olursak ,  inanç sistemleri  ve bu 

yozlaşan inanç sistemleri  üzerine akı l  sahipleri  

e lbe�e düşündüğünde birçok çel işki l i  i fadelere ve 

yönlere rastlamaktalar ve dolayısıyla da 

uzaklaşmaktalar.  Ve bu uzaklaşma işte ate izm, 

de izm, agnostisizm gibi ,  kuantum fiziği ,  enerji  

vesaire bu tip akımlara yönel işi  

gerçekleştirmektedir.  Oysaki Kur'an- ı  Kerim'de 

hakikat ve rumuzatl ı  bir şeki lde kişinin kendi 

içerisinde yaşayacağı ,  yaşaması gereken 

dönüşümü bir bi lgenin,  bir kâmil insanın yani 

mürşid in,  kâmil mürşid in gözetiminde 

anlaşı labi l i r bir halde anlatmıştır,  i fade etmiştir,  

tevhidi anlatmıştır.  Bir bi lgenin,  bir kâmil 

mürşid in gözetiminde hakikatin nası l  

algı lanabi leceği yönünde işaretler i  Kur'an- ı  

Kerim'de,  tevhit kitabında Cenab-ı Al lah 

kul larına izhar etmiştir.

Evet ,  bu izhar ediş yani açıklayış esnasında da her 

daim devrine göre her peygamber büyük 

zorluklar yaşamıştır.  Burada müsaadenizle iy i  

anlaşı lması bakımında bu zorlukları  i fade eden 

birkaç ayeti  okumak istiyorum. Yanl ış inanç 

sistemlerini Kur'an- ı  Kerim'de i fade eden izahlar.  

Yani bu ayetler okunduğunda görülecektir ki  her 

devirde benzer durumlar söz konusudur.  Her 

devirde.  Hz. Peygamber Efendimiz de hakikati  

tebl iğ e�iğinde kolayl ıkla her o bölgede yaşayan 

‘ ’ haydi Müslüman olal ım, haydi Hz. Peygamber'e 

tabi olal ım’’ inancıyla hareket etmemiştir.  

Malumunuz birçok celal i  hal ler yaşanmıştır,  

savaşlar yaşanmıştır ve bir süreç neticesinde Hz. 

Peygamberimizin yakın çevresinde,  ashabından 

yakın çevrede çok az insan ancak hakikati  tam 

manasıyla idrak etme şansına sahip olmuştur.  

Evet ,  o dönemde de bu dönemde olduğu gibi 

benzer konular benzer hal iyle yaşanmıştır.  Şöyle 

ki Araf suresi 28. 29. ve 30. Ayetlerde; ‘ ’Onlar 
bir edepsizlik yaptıkları zamanda atalarımızı 
böyle bulduk ve bize bunu A�ah emre�i derler.  
De ki A�ah edepsizliği emretmez. Bilmediğiniz 
şeyleri A�ah 'ın üzerine mi atıyorsunuz? De ki 
R abbim adaleti emre�i. Her mesci�e 
yüzlerinizi doğru tutun ve ona dininizde 
samimi olarak ibadet edin. İlkin sizi yara�ığı 
gibi yine ona döneceksiniz . O, bir kısmını doğru 
yola ile�i, bir kısmına da sapıklık Hakk oldu. 
Çünkü onlar A�ah 'ı bırakıp şeytanlara dost 
edindiler.  Bir de kendilerini doğru yolda 
sandılar.’’  Bir diğer ayet-i kerime, Kasas Suresi 
36. Ayet ; ‘ ’Musa onlara apaçık ayetlerimizi 
getirince, bu olsa olsa uydurulmuş bir sihirdir.  
Biz önceki atalarımızdan öylesini işitmemiştik, 
dediler.’’

Bakın hep konu aynıdır.  Bugün de aynıdır.  Biz 

atalarımızdan şöyle işi�ik .  Biz atalarımızdan 

böyle duyduk . Ve bu yanl ış,  inanç sistemlerinin 

nası l  yozlaştığının çok net bir del i l id ir deği l  mi? 

Devam edel im. Bakara Suresi 170. ayet.  Bakın 
Peygamber Efendimiz'den A�ah nasıl  
buyuruyor. ‘ ’Onlara A�ah 'ın indirdiğine uyun 
denildiğinde. Hayır.  Biz atalarımızdan 
gördüğümüz şeylere uyarız . Ya ataları 
akı�arını ku�anmayan ve  doğru yolu 

bulamamış kimselerse?’’  Maide suresi 104. 
Ayet ; ‘ ’Zira onlara A�ah 'ın indirdiğine ve 

elçisine gelin denildiğinde atalarımızdan 
gördüğümüz inançlar ve fii�er bizim için 
kâfidir diye cevap verirler….’’  Aynı tutuculuk , 

aynı yobazl ık her devirde olduğu gibi 

sürmektedir.  

Surenin devamında ; ya ataları  hiçbir şey 

bi lmeyen ve doğru yoldan uzak kimseler 

id iyseler.  Burada akı l  sahibi ,  akl ını kul lanan 

insanlar için ibretl ik durumlar söz konusudur 

deği l  mi? İnsan manasıyla i lgi l i  bir konuda, 

gerçeği ,  hakikati  içeren bir konuda, yaratı l ış  

amacıyla i lgi l i  bir konuda, insanın gerçeği 

öğrenmesi ve bu gerçek üzere hareket etmesi 

gerekmez mi? Öyledir deği l  mi? Ancak bu 

öyleyken bu cümle varl ığa nasip olacak bir durum 

da deği ld ir.  Al lah düzenini bu şeki lde 

kurmamıştır.  Her varl ık kendi yerinde,  kendi algı  

seviyesinde,  kendi idrakinde,  kendi olgunlaşma 

düzeyinde yerinde güzeldir.  

Buradan hitap edi lenler yani bizim hitap 

e�iklerimiz ,  araştıran, soran akı l  sahiplerid ir.  

Varl ığın hakikatini öğrenmek isteyen, bu varl ığın 

hakikatine kavuşmak isteyenlere yönel ik bir 

çal ışmadır bu çal ışma. Melamet i lmi ,  yani 

hakikat i lmi ,  hakikat üzere yol almak , yaşarken 

bu hakikatle hemdem olmak , iç içe olmak 

arzusuyla bir yönel işe girmişler içindir.  Diğer 

türlüsü işte Peygamber Efendimizin zamanında 

da sonrasında da,  daha öncesinde de ve daha 

öncesinde de ve daha sonrasında da ve daha 

sonrasında da her zaman benzer olaylar,  benzer 

şeki l lerde vuku bulmuştur.  

Evet ,  en son Maide suresinden bahsetmiştik .  

Müşahede ve yani gözlem üzerine bir konu 

işlemekteydik .  Konuya dönecek olursak y ine bu 

konumuzla i lgi l i  Bakara suresi  260. ayet- i  

kerimeyi müsaadenizle paylaşmak istiyorum. 

Burada müşahedenin yani gözlemin, tevhit 

kitabı olan Kur'an- ı  Kerim'de nası l  e le al ındığı  

bir kıssayla bu surede 260. ayet- i  kerimede i fade 

edi lmekte.  ‘ ’Bir zamanlar İbrahim de ey 
R abbim ölüleri nasıl  biriktiğini bana göster 
demişti .’’  Bakınız konuşan İbrahim Peygamber.  

Malumunuz İbrahim Peygamber tevhit 

peygamberi olarak anı l ı r ve Hal i lul lah,  Al lah'ın 

dostu,  Al lah dostu hitabına muhatap kabul 

edi lmiştir.  İbrahim Peygamber.  Ne diyor 

burada? Ey Rabbim ölüleri  nası l  d ir i l�iğini bana 

göster demişti .  Al lah inanmadın mı ki buyurdu. 

İnanmadın mı ki ? Bakın inanmaktan bir inanç 

düzeninden inanç sorgulamasından 

bahsetmekte.  İnandım fakat kalbim iy ice 

yatışsın d iye istiyorum dedi .  Yani şimdi İbrahim 

peygamberden, İbrahim peygamberin Rabbi i le 

muhabbetinden bir kısım. Bu İbrahim 

peygamber mademki tevhit peygamberidir,  

hakikat kendisine ayandır.  Bunu kabul etmek 

gerekir.  Burada ne d iyor? Bana göster d iyor.  

Ölüleri  nası l  d ir i l�iğini bana göster,  görmek 

istiyorum diyor.  Karşı l ığında inanmadın mı ki 

cevabı ve y ine karşı l ığında İbrahim 

Peygamber'den inandım. Elbe�e ki inandım. 

Fakat kalbim iy ice yatışsın d iye istiyorum. Yani 

sadece inanç yeterl i  deği ld ir.  Benim bunu 

görmem ve yaşamam lazım. Tam tatmin olmam 

için buyurmaktır.  Surenin devamı ; Al lah 

buyurdu ki ,  öyleyse kuşlardan dördünü tut da 

onları  kendine çevir.  İy ice tanıdıktan sonra 

kesip her dağın başını onlardan birer parça 

dağıt .  Sonra da onları  çağır.  Koşa koşa sana 

gelecekler ve bi l  ki  Al lah gerçekten çok 

güçlüdür.  Hüküm ve hikmet sahibidir

.

Şimdi burada artık konuyu çok uzatmadan 

konunun tasavvufi  yorumuna, hakikat 

yorumuna bakal ım çünkü bu ayet müteşabih bir 

aye�ir.  Ayetin tasavvufi  tevi l ine gelecek olursak 

burada bahsedi len kuşlar tavus kuşu, horoz ,  

karga ve kazdır.  Bunlar insanda bulunan su�i 

hal ler i  i fade eder.  Yani dünyaya yönel ik hal ler i  

i fade eder.  Tavus kuşu makam, mevki ,  i steğini 

arzusunu, karga uzun emel i ,  horoz şehveti ,  kaz 

ise hırsı  temsi l  eder.  Kişi  kendindeki bu su�i 

hal lerden kurtulduğunda yani onları  kestiğinde 

olgunlaşır.  Bu olgunlaşmayla birl ikte bir 

dönüşüm gerçekleşmeye başlar.  Yani derviş bu 

su�i hal lerden tevhit terbiyesinde kurtuldukça 

hakikat i lmiyle donanıp i lme yönel ik yaşantısını 

uygulamaya koydukça,  i lmiyle amel etme 

noktasında sabırla ,  tefekkürle yaşantısını 

sürdürdükçe nefsinin ruha dönüştüğünü 

şahitl ikle ve hal üzere yaşar.  Ve dolayısıyla tam 

bir tatminl ik noktasında kendi bedeninde,  

vücut ülkesinde gerçeği müşahede eder.  Önce 

müşahede eder,  sonra da hal üzere olur.  

Gerçek ,  Al lah'a vusla�ır.  Bir dervişin nihai 

hedefi  Hakk’a ve Al lah'a vusla�ır.  Dolayısıyla 

kendi bedenimizde,  vücut ülkemizde bu şahitl ik 

ve gözlem ve hakkel yakinl ik olarak i fade edi len 

hal yaşantısı  zuhur bulduğunda bedenimizde 

maksat yerini bulmuş olur.

Dolayısıyla birlemek , çokluktan birl iğe ,  birl ik 

idrakine kavuşmak ancak bir terbiyeyle 

mümkün olmaktadır.  Bu terbiyeler de çeşit  çeşit  

kısalarla ,  çeşit  çeşit  i fadelerle ,  i l im paylaşımıyla 

ve kâmil mürşit gözetiminde,  himayesinde 

ancak mümkün olabi lmektedir.  Melamet,  

hakikat i lmini en saf  hal iyle dervişe 

sunmaktadır,  arz etmektedir kâmil mürşit 

mazharından. 

Dolayısıyla derviş kendi vücut ülkesinde,  kendi 

bedeninde şahitl ik ve hal i le yaşantı i le birl ikte 

imanını tam bir mutmainl ik üzere yaşar hal i  

gel i r.

Mustafa ERKAN

Melamet YoluGÖZLEM VE ŞAHİTLİK ÜZERİNE

B ilim insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

19Melamet Yolu



M üşahede,  yani gözlem. Gözlemin manası 

kişinin kendi hakikati  üzerine bir gözlemdir.  

Sure�en sirete yönel ik bir gözlem i fade 

edi lmektedir.  Bu gözlem üzere nası l  yol 

al ınacağını Kur'an- ı  Kerim'deki ayetlerle de izah 

etmeye gayret göstereceğiz .

Malumunuz iman kel imesi d i l  i le ikrar,  kalp i le 

tasdik manasına gelmektedir.  Yani eminl ikten, 

emin kökünden gelmektedir.  Di l  i le ikrar,  d i l  i le 

kabul ,  benimseyiş ve kalp i le tasdik .  Bu kalp i le 

tasdik kısmı ancak şahitl ikle ve hal i le zevk i le 

zevk edi lerek mümkün olabi leceği için iman 

kel imesinin manası ancak görüş ve oluş i le 

karşı l ık bulur.  Di l  i le ikrar,  kalp ve tasdik .  Demek 

ki görüş ve oluş gerçekleşmel i .  Yani kişi  kalp 

tasdiğini ancak konu ne ise ,  her ne konudaysa o 

tasdik edi lmesi gereken ancak görerek ve 

yaşayarak tam mutmainl ik ,  eminl ik içerisinde 

karar kı labi l i r.

İnanç kısmına geld iğimizde ise inanç,  görüş,  

kanaat,  bir düşünceye bağlanma, güvenme 

manalarına gel i r ki  itimat temel l id ir esasında.  

Yani sevdiklerimize inanabi l i r iz .  İman deği l ,  

inanmaktan bahsediyoruz .  Sevdiklerimize 

inanabi l i r iz ,  arkadaşlarımıza inanabi l i r iz ,  i ş  

i l i şkisi  neticesi  muhataplarımıza inanabi l i r iz .  

Ancak bu inanç her zaman bir şüpheyi 

barındırmaktadır ve inanç kişinin kendine 

göredir.  Kendi f ıtratına göre oluşturduğu bir hale 

yönel iktir inanç ve bozulmaya çok müsai�ir.  Ki 

yaşantımızda da zaten inandıklarımız üzerine ve 

inanç sistemleri  üzerine ki bizim konumuz tevhit 

olduğuna göre inanç sistemleri  üzerine 

yozlaşmalar ortadadır.  Şimdi konumuz budur.  

Müşahede üzerine.  Yani şundan bahsetmekteyiz .  

Yüce Yaratıcı  varl ığı  halk edişi  i le birl ikte varl ıkta 

kendisini izhar ederek varl ıktan ayrı olmadığını 

Kur'an- ı  Kerim'in yani tevhit kitabının birçok 

yerinde i fade etmiştir.  Demek ki bu özet i le ne 

buyrulmakta Kur'an- ı  Kerim'de tevhit kitabında 

birleme, teşbih,  tenzih ve tevhit .  Tevhidin zuhura 

gelmesi ,  birlemesi teşbihten, tenzihden ve bunlar 

birer patika üzerindeki duraklar olarak i fade 

edi l i rse önce benzetme kaba tabir iyle ,  sonra tenzih 

yani hiçbir şeye benzetmeme ve nihayetinde ise 

birleme yoluyla gerçek şuhud edi l i r,  şahit olunur.  

Bu şahitl ikle birl ikte ise e lbe�e ki iman pekişmiş,  

kalp tam tasdik i le gördüğüne iman etmiş,  kabul 

etmiş olur.  Demek ki inanç sistemlerinden ziyade 

iman yönlü bir çal ışma i le kişi  ancak kendini idrak 

edebi l i r.  Bunun için de tekraren söylemek gerekirse 

görmek , d i l  i le ikrar,  kabul etmek , görmek ve olmak 

gerekir.

İnanç sistemlerine tekrar dönecek olursak ,  insan 

sayısı  kadar farkl ı  zan üzere bir Al lah inancı 

yaşanmaktadır günümüzde.  Çünkü her bir f ıtrat 

kendi f ıtr i  özel l ikler ine göre mesele ler i  e le al ı r ve 

kendi f ıtr i  özel l ikler ine göre sebep-sonuç i l işkisi  

kurarak kendi kayıtlar ına göre bir neticeye varır ve 

bu netice de sınırl ı  çizgi ler i  bel i rl i  bir şey olmak 

zorundadır.  Aksi halde muhaldir.  Yani anlaşı lması 

imkânsızdır.  Bir sonuca varı lamaz . Kişinin inancını 

tari f  edebi lmesi için bel irl i  sınırlar içerisinde o 

tari f  gerektiren şeyin bulunması gerekir.  Ve bel irl i  

sınırlar içerisine girmeyen bir sınır ı ,  çerçevesi  

olmayan bir şeyin de idraki mümkün deği ld ir.  

Dolayısıyla inanç ve inanç sistemlerinin ayakları  

daima havada kal ır.  Çünkü Al lah bir kal ıba sığmaz . 

Al lah cümle varl ıktan münezzehtir.  Ve ne kadar 

kendisini varl ıktan izhar etse de cümle varl ıktan da 

münezzehtir.  İşte teşbih,  tenzih ve tevhit konuları  

bunlara açıkl ık getirmektedir.

Seyrü süluk çal ışmasıyla birl ikte derviş ve mürşit 

buluşması ‘ ’Sıratel  Müstakim’’ yolunu başlatır.  

Bu ‘ ’Sıratel  Müstakim’’ yolunda meratib- i  tevhit 

olarak i fade edi len mertebeler,  yani tevhit 

mertebeleri  basamak basamak zevk edi lerek ,  

hal ler i  zevk edi lerek ,  hal ler i  kendi vücut 

ülkemizde zevk edi lerek ,  yaşanarak ,  

gözlemlenerek değişimler Al lah'a vuslat 

hede�enir.  Demek ki kendi bedenimizde,  vücut 

ülkemizde bir dönüşümden bahsetmekteyiz .  Bu 

dönüşümde de önce zannî varl ıklardan 

kurtulunması gerekir.  Zannî varl ık ,  hayal i  varl ık ,  

şüphel i  varl ık yani ego,  benl ik bir d iğer 

i fadesiyle .  İşte bu kurtuluş ancak mürşit ,  mürit 

ya da mürşit derviş çal ışmasıyla ya da daha önce 

de bahsetmiştik abd yani kul çal ışmasıyla ancak 

mümkün olabi l i r.  Her konuda olduğu gibi bu 

konuda da bir öğretici  ve öğrenci i l i şkisi  

mecburiyeti  vardır,  zarureti  vardır.  Yaratı l ış  

böyledir.  Yaratı l ış  bu şeki lde terbiye çal ışmasını 

zuhura getirmektedir.

Her ne konuda olursa olsun konunun 

öğreni lmesi ve o konuda egzersizle 

uzmanlaşı lması hem i lmi çal ışmalar hem pratik 

çal ışmalar neticesinde ehi l leşmek ancak 

öğretmen- öğrenci i l i şkisiyle olabi lmektedir.  

Dolayısıyla bu kalp tasdiki noktasına gelebi lmek 

için,  imanı tam mutmain bir hale 

dönüştürebi lmek için de dönüşebi lmesi için de 

mürşit i l i şkisi ,  Rab-abd i l işkisi  şar�ır.

İşte Kur'an- ı  Kerim, tevhit kitabı olma hasebiyle 

çeşitl i  kıssalarda buna örnekler vermiştir.  Yani 

Kur'an- ı  Kerim'deki kıssalar bir hikâye anlatmak 

için,  ibretl ik bir hikâye anlatmak için deği ld ir,  

orada onun için yer almamıştır.  Asl ında her bir 

ismin ve her bir olayın bir rumuzatı vardır.  

Hakikat rumuzatla anlatı lmıştır.  Çünkü 

rumuzat d ışına çıkı l ı rsa hakikat acı  gelebi l i r 

insanlara,  avam kısmına ve dolayısıyla anlatan 

yönünde celal i  tecel l i ler gerçekleşebi l i r.  Yani 

bi lge insanlar ya da peygamberler hakikati  

rumuzatl ı ,  şi fre l i  anlatma yoluna gitmişlerdir.  

Hz . Peygamberimiz bir hadis- i  şer i f inde şöyle 

buyurmaktadır ;

‘ ’Bende öyle bir i l im var ki ,  onu sizlere anlatsam 

başımı al ı rd ınız .’’ Yani beni katlederdiniz 

buyurmuş. Bu i fadeyi ,  bu cümleleri  kurduğu yer 

kendi ashabı içerisinde,  yani d inleyenleri ,  çevresi  

içerisinde.  Düşünün ki Hz. Peygamberimiz bunu 

di le getirmektedir.

Konuya dönecek olursak ,  inanç sistemleri  ve bu 

yozlaşan inanç sistemleri  üzerine akı l  sahipleri  

e lbe�e düşündüğünde birçok çel işki l i  i fadelere ve 

yönlere rastlamaktalar ve dolayısıyla da 

uzaklaşmaktalar.  Ve bu uzaklaşma işte ate izm, 

de izm, agnostisizm gibi ,  kuantum fiziği ,  enerji  

vesaire bu tip akımlara yönel işi  

gerçekleştirmektedir.  Oysaki Kur'an- ı  Kerim'de 

hakikat ve rumuzatl ı  bir şeki lde kişinin kendi 

içerisinde yaşayacağı ,  yaşaması gereken 

dönüşümü bir bi lgenin,  bir kâmil insanın yani 

mürşid in,  kâmil mürşid in gözetiminde 

anlaşı labi l i r bir halde anlatmıştır,  i fade etmiştir,  

tevhidi anlatmıştır.  Bir bi lgenin,  bir kâmil 

mürşid in gözetiminde hakikatin nası l  

algı lanabi leceği yönünde işaretler i  Kur'an- ı  

Kerim'de,  tevhit kitabında Cenab-ı Al lah 

kul larına izhar etmiştir.

Evet ,  bu izhar ediş yani açıklayış esnasında da her 

daim devrine göre her peygamber büyük 

zorluklar yaşamıştır.  Burada müsaadenizle iy i  

anlaşı lması bakımında bu zorlukları  i fade eden 

birkaç ayeti  okumak istiyorum. Yanl ış inanç 

sistemlerini Kur'an- ı  Kerim'de i fade eden izahlar.  

Yani bu ayetler okunduğunda görülecektir ki  her 

devirde benzer durumlar söz konusudur.  Her 

devirde.  Hz. Peygamber Efendimiz de hakikati  

tebl iğ e�iğinde kolayl ıkla her o bölgede yaşayan 

‘ ’ haydi Müslüman olal ım, haydi Hz. Peygamber'e 

tabi olal ım’’ inancıyla hareket etmemiştir.  

Malumunuz birçok celal i  hal ler yaşanmıştır,  

savaşlar yaşanmıştır ve bir süreç neticesinde Hz. 

Peygamberimizin yakın çevresinde,  ashabından 

yakın çevrede çok az insan ancak hakikati  tam 

manasıyla idrak etme şansına sahip olmuştur.  

Evet ,  o dönemde de bu dönemde olduğu gibi 

benzer konular benzer hal iyle yaşanmıştır.  Şöyle 

ki Araf suresi 28. 29. ve 30. Ayetlerde; ‘ ’Onlar 
bir edepsizlik yaptıkları zamanda atalarımızı 
böyle bulduk ve bize bunu A�ah emre�i derler.  
De ki A�ah edepsizliği emretmez. Bilmediğiniz 
şeyleri A�ah 'ın üzerine mi atıyorsunuz? De ki 
R abbim adaleti emre�i. Her mesci�e 
yüzlerinizi doğru tutun ve ona dininizde 
samimi olarak ibadet edin. İlkin sizi yara�ığı 
gibi yine ona döneceksiniz . O, bir kısmını doğru 
yola ile�i, bir kısmına da sapıklık Hakk oldu. 
Çünkü onlar A�ah 'ı bırakıp şeytanlara dost 
edindiler.  Bir de kendilerini doğru yolda 
sandılar.’’  Bir diğer ayet-i kerime, Kasas Suresi 
36. Ayet ; ‘ ’Musa onlara apaçık ayetlerimizi 
getirince, bu olsa olsa uydurulmuş bir sihirdir.  
Biz önceki atalarımızdan öylesini işitmemiştik, 
dediler.’’

Bakın hep konu aynıdır.  Bugün de aynıdır.  Biz 

atalarımızdan şöyle işi�ik .  Biz atalarımızdan 

böyle duyduk . Ve bu yanl ış,  inanç sistemlerinin 

nası l  yozlaştığının çok net bir del i l id ir deği l  mi? 

Devam edel im. Bakara Suresi 170. ayet.  Bakın 
Peygamber Efendimiz'den A�ah nasıl  
buyuruyor. ‘ ’Onlara A�ah 'ın indirdiğine uyun 
denildiğinde. Hayır.  Biz atalarımızdan 
gördüğümüz şeylere uyarız . Ya ataları 
akı�arını ku�anmayan ve  doğru yolu 

bulamamış kimselerse?’’  Maide suresi 104. 
Ayet ; ‘ ’Zira onlara A�ah 'ın indirdiğine ve 

elçisine gelin denildiğinde atalarımızdan 
gördüğümüz inançlar ve fii�er bizim için 
kâfidir diye cevap verirler….’’  Aynı tutuculuk , 

aynı yobazl ık her devirde olduğu gibi 

sürmektedir.  

Surenin devamında ; ya ataları  hiçbir şey 

bi lmeyen ve doğru yoldan uzak kimseler 

id iyseler.  Burada akı l  sahibi ,  akl ını kul lanan 

insanlar için ibretl ik durumlar söz konusudur 

deği l  mi? İnsan manasıyla i lgi l i  bir konuda, 

gerçeği ,  hakikati  içeren bir konuda, yaratı l ış  

amacıyla i lgi l i  bir konuda, insanın gerçeği 

öğrenmesi ve bu gerçek üzere hareket etmesi 

gerekmez mi? Öyledir deği l  mi? Ancak bu 

öyleyken bu cümle varl ığa nasip olacak bir durum 

da deği ld ir.  Al lah düzenini bu şeki lde 

kurmamıştır.  Her varl ık kendi yerinde,  kendi algı  

seviyesinde,  kendi idrakinde,  kendi olgunlaşma 

düzeyinde yerinde güzeldir.  

Buradan hitap edi lenler yani bizim hitap 

e�iklerimiz ,  araştıran, soran akı l  sahiplerid ir.  

Varl ığın hakikatini öğrenmek isteyen, bu varl ığın 

hakikatine kavuşmak isteyenlere yönel ik bir 

çal ışmadır bu çal ışma. Melamet i lmi ,  yani 

hakikat i lmi ,  hakikat üzere yol almak , yaşarken 

bu hakikatle hemdem olmak , iç içe olmak 

arzusuyla bir yönel işe girmişler içindir.  Diğer 

türlüsü işte Peygamber Efendimizin zamanında 

da sonrasında da,  daha öncesinde de ve daha 

öncesinde de ve daha sonrasında da ve daha 

sonrasında da her zaman benzer olaylar,  benzer 

şeki l lerde vuku bulmuştur.  

Evet ,  en son Maide suresinden bahsetmiştik .  

Müşahede ve yani gözlem üzerine bir konu 

işlemekteydik .  Konuya dönecek olursak y ine bu 

konumuzla i lgi l i  Bakara suresi  260. ayet- i  

kerimeyi müsaadenizle paylaşmak istiyorum. 

Burada müşahedenin yani gözlemin, tevhit 

kitabı olan Kur'an- ı  Kerim'de nası l  e le al ındığı  

bir kıssayla bu surede 260. ayet- i  kerimede i fade 

edi lmekte.  ‘ ’Bir zamanlar İbrahim de ey 
R abbim ölüleri nasıl  biriktiğini bana göster 
demişti .’’  Bakınız konuşan İbrahim Peygamber.  

Malumunuz İbrahim Peygamber tevhit 

peygamberi olarak anı l ı r ve Hal i lul lah,  Al lah'ın 

dostu,  Al lah dostu hitabına muhatap kabul 

edi lmiştir.  İbrahim Peygamber.  Ne diyor 

burada? Ey Rabbim ölüleri  nası l  d ir i l�iğini bana 

göster demişti .  Al lah inanmadın mı ki buyurdu. 

İnanmadın mı ki ? Bakın inanmaktan bir inanç 

düzeninden inanç sorgulamasından 

bahsetmekte.  İnandım fakat kalbim iy ice 

yatışsın d iye istiyorum dedi .  Yani şimdi İbrahim 

peygamberden, İbrahim peygamberin Rabbi i le 

muhabbetinden bir kısım. Bu İbrahim 

peygamber mademki tevhit peygamberidir,  

hakikat kendisine ayandır.  Bunu kabul etmek 

gerekir.  Burada ne d iyor? Bana göster d iyor.  

Ölüleri  nası l  d ir i l�iğini bana göster,  görmek 

istiyorum diyor.  Karşı l ığında inanmadın mı ki 

cevabı ve y ine karşı l ığında İbrahim 

Peygamber'den inandım. Elbe�e ki inandım. 

Fakat kalbim iy ice yatışsın d iye istiyorum. Yani 

sadece inanç yeterl i  deği ld ir.  Benim bunu 

görmem ve yaşamam lazım. Tam tatmin olmam 

için buyurmaktır.  Surenin devamı ; Al lah 

buyurdu ki ,  öyleyse kuşlardan dördünü tut da 

onları  kendine çevir.  İy ice tanıdıktan sonra 

kesip her dağın başını onlardan birer parça 

dağıt .  Sonra da onları  çağır.  Koşa koşa sana 

gelecekler ve bi l  ki  Al lah gerçekten çok 

güçlüdür.  Hüküm ve hikmet sahibidir

.

Şimdi burada artık konuyu çok uzatmadan 

konunun tasavvufi  yorumuna, hakikat 

yorumuna bakal ım çünkü bu ayet müteşabih bir 

aye�ir.  Ayetin tasavvufi  tevi l ine gelecek olursak 

burada bahsedi len kuşlar tavus kuşu, horoz ,  

karga ve kazdır.  Bunlar insanda bulunan su�i 

hal ler i  i fade eder.  Yani dünyaya yönel ik hal ler i  

i fade eder.  Tavus kuşu makam, mevki ,  i steğini 

arzusunu, karga uzun emel i ,  horoz şehveti ,  kaz 

ise hırsı  temsi l  eder.  Kişi  kendindeki bu su�i 

hal lerden kurtulduğunda yani onları  kestiğinde 

olgunlaşır.  Bu olgunlaşmayla birl ikte bir 

dönüşüm gerçekleşmeye başlar.  Yani derviş bu 

su�i hal lerden tevhit terbiyesinde kurtuldukça 

hakikat i lmiyle donanıp i lme yönel ik yaşantısını 

uygulamaya koydukça,  i lmiyle amel etme 

noktasında sabırla ,  tefekkürle yaşantısını 

sürdürdükçe nefsinin ruha dönüştüğünü 

şahitl ikle ve hal üzere yaşar.  Ve dolayısıyla tam 

bir tatminl ik noktasında kendi bedeninde,  

vücut ülkesinde gerçeği müşahede eder.  Önce 

müşahede eder,  sonra da hal üzere olur.  

Gerçek ,  Al lah'a vusla�ır.  Bir dervişin nihai 

hedefi  Hakk’a ve Al lah'a vusla�ır.  Dolayısıyla 

kendi bedenimizde,  vücut ülkemizde bu şahitl ik 

ve gözlem ve hakkel yakinl ik olarak i fade edi len 

hal yaşantısı  zuhur bulduğunda bedenimizde 

maksat yerini bulmuş olur.

Dolayısıyla birlemek , çokluktan birl iğe ,  birl ik 

idrakine kavuşmak ancak bir terbiyeyle 

mümkün olmaktadır.  Bu terbiyeler de çeşit  çeşit  

kısalarla ,  çeşit  çeşit  i fadelerle ,  i l im paylaşımıyla 

ve kâmil mürşit gözetiminde,  himayesinde 

ancak mümkün olabi lmektedir.  Melamet,  

hakikat i lmini en saf  hal iyle dervişe 

sunmaktadır,  arz etmektedir kâmil mürşit 

mazharından. 

Dolayısıyla derviş kendi vücut ülkesinde,  kendi 

bedeninde şahitl ik ve hal i le yaşantı i le birl ikte 

imanını tam bir mutmainl ik üzere yaşar hal i  

gel i r.

Mustafa ERKAN

Melamet YoluGÖZLEM VE ŞAHİTLİK ÜZERİNE

B ilim insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

20 Melamet Yolu



M üşahede,  yani gözlem. Gözlemin manası 

kişinin kendi hakikati  üzerine bir gözlemdir.  

Sure�en sirete yönel ik bir gözlem i fade 

edi lmektedir.  Bu gözlem üzere nası l  yol 

al ınacağını Kur'an- ı  Kerim'deki ayetlerle de izah 

etmeye gayret göstereceğiz .

Malumunuz iman kel imesi d i l  i le ikrar,  kalp i le 

tasdik manasına gelmektedir.  Yani eminl ikten, 

emin kökünden gelmektedir.  Di l  i le ikrar,  d i l  i le 

kabul ,  benimseyiş ve kalp i le tasdik .  Bu kalp i le 

tasdik kısmı ancak şahitl ikle ve hal i le zevk i le 

zevk edi lerek mümkün olabi leceği için iman 

kel imesinin manası ancak görüş ve oluş i le 

karşı l ık bulur.  Di l  i le ikrar,  kalp ve tasdik .  Demek 

ki görüş ve oluş gerçekleşmel i .  Yani kişi  kalp 

tasdiğini ancak konu ne ise ,  her ne konudaysa o 

tasdik edi lmesi gereken ancak görerek ve 

yaşayarak tam mutmainl ik ,  eminl ik içerisinde 

karar kı labi l i r.

İnanç kısmına geld iğimizde ise inanç,  görüş,  

kanaat,  bir düşünceye bağlanma, güvenme 

manalarına gel i r ki  itimat temel l id ir esasında.  

Yani sevdiklerimize inanabi l i r iz .  İman deği l ,  

inanmaktan bahsediyoruz .  Sevdiklerimize 

inanabi l i r iz ,  arkadaşlarımıza inanabi l i r iz ,  i ş  

i l i şkisi  neticesi  muhataplarımıza inanabi l i r iz .  

Ancak bu inanç her zaman bir şüpheyi 

barındırmaktadır ve inanç kişinin kendine 

göredir.  Kendi f ıtratına göre oluşturduğu bir hale 

yönel iktir inanç ve bozulmaya çok müsai�ir.  Ki 

yaşantımızda da zaten inandıklarımız üzerine ve 

inanç sistemleri  üzerine ki bizim konumuz tevhit 

olduğuna göre inanç sistemleri  üzerine 

yozlaşmalar ortadadır.  Şimdi konumuz budur.  

Müşahede üzerine.  Yani şundan bahsetmekteyiz .  

Yüce Yaratıcı  varl ığı  halk edişi  i le birl ikte varl ıkta 

kendisini izhar ederek varl ıktan ayrı olmadığını 

Kur'an- ı  Kerim'in yani tevhit kitabının birçok 

yerinde i fade etmiştir.  Demek ki bu özet i le ne 

buyrulmakta Kur'an- ı  Kerim'de tevhit kitabında 

birleme, teşbih,  tenzih ve tevhit .  Tevhidin zuhura 

gelmesi ,  birlemesi teşbihten, tenzihden ve bunlar 

birer patika üzerindeki duraklar olarak i fade 

edi l i rse önce benzetme kaba tabir iyle ,  sonra tenzih 

yani hiçbir şeye benzetmeme ve nihayetinde ise 

birleme yoluyla gerçek şuhud edi l i r,  şahit olunur.  

Bu şahitl ikle birl ikte ise e lbe�e ki iman pekişmiş,  

kalp tam tasdik i le gördüğüne iman etmiş,  kabul 

etmiş olur.  Demek ki inanç sistemlerinden ziyade 

iman yönlü bir çal ışma i le kişi  ancak kendini idrak 

edebi l i r.  Bunun için de tekraren söylemek gerekirse 

görmek , d i l  i le ikrar,  kabul etmek , görmek ve olmak 

gerekir.

İnanç sistemlerine tekrar dönecek olursak ,  insan 

sayısı  kadar farkl ı  zan üzere bir Al lah inancı 

yaşanmaktadır günümüzde.  Çünkü her bir f ıtrat 

kendi f ıtr i  özel l ikler ine göre mesele ler i  e le al ı r ve 

kendi f ıtr i  özel l ikler ine göre sebep-sonuç i l işkisi  

kurarak kendi kayıtlar ına göre bir neticeye varır ve 

bu netice de sınırl ı  çizgi ler i  bel i rl i  bir şey olmak 

zorundadır.  Aksi halde muhaldir.  Yani anlaşı lması 

imkânsızdır.  Bir sonuca varı lamaz . Kişinin inancını 

tari f  edebi lmesi için bel irl i  sınırlar içerisinde o 

tari f  gerektiren şeyin bulunması gerekir.  Ve bel irl i  

sınırlar içerisine girmeyen bir sınır ı ,  çerçevesi  

olmayan bir şeyin de idraki mümkün deği ld ir.  

Dolayısıyla inanç ve inanç sistemlerinin ayakları  

daima havada kal ır.  Çünkü Al lah bir kal ıba sığmaz . 

Al lah cümle varl ıktan münezzehtir.  Ve ne kadar 

kendisini varl ıktan izhar etse de cümle varl ıktan da 

münezzehtir.  İşte teşbih,  tenzih ve tevhit konuları  

bunlara açıkl ık getirmektedir.

Seyrü süluk çal ışmasıyla birl ikte derviş ve mürşit 

buluşması ‘ ’Sıratel  Müstakim’’ yolunu başlatır.  

Bu ‘ ’Sıratel  Müstakim’’ yolunda meratib- i  tevhit 

olarak i fade edi len mertebeler,  yani tevhit 

mertebeleri  basamak basamak zevk edi lerek ,  

hal ler i  zevk edi lerek ,  hal ler i  kendi vücut 

ülkemizde zevk edi lerek ,  yaşanarak ,  

gözlemlenerek değişimler Al lah'a vuslat 

hede�enir.  Demek ki kendi bedenimizde,  vücut 

ülkemizde bir dönüşümden bahsetmekteyiz .  Bu 

dönüşümde de önce zannî varl ıklardan 

kurtulunması gerekir.  Zannî varl ık ,  hayal i  varl ık ,  

şüphel i  varl ık yani ego,  benl ik bir d iğer 

i fadesiyle .  İşte bu kurtuluş ancak mürşit ,  mürit 

ya da mürşit derviş çal ışmasıyla ya da daha önce 

de bahsetmiştik abd yani kul çal ışmasıyla ancak 

mümkün olabi l i r.  Her konuda olduğu gibi bu 

konuda da bir öğretici  ve öğrenci i l i şkisi  

mecburiyeti  vardır,  zarureti  vardır.  Yaratı l ış  

böyledir.  Yaratı l ış  bu şeki lde terbiye çal ışmasını 

zuhura getirmektedir.

Her ne konuda olursa olsun konunun 

öğreni lmesi ve o konuda egzersizle 

uzmanlaşı lması hem i lmi çal ışmalar hem pratik 

çal ışmalar neticesinde ehi l leşmek ancak 

öğretmen- öğrenci i l i şkisiyle olabi lmektedir.  

Dolayısıyla bu kalp tasdiki noktasına gelebi lmek 

için,  imanı tam mutmain bir hale 

dönüştürebi lmek için de dönüşebi lmesi için de 

mürşit i l i şkisi ,  Rab-abd i l işkisi  şar�ır.

İşte Kur'an- ı  Kerim, tevhit kitabı olma hasebiyle 

çeşitl i  kıssalarda buna örnekler vermiştir.  Yani 

Kur'an- ı  Kerim'deki kıssalar bir hikâye anlatmak 

için,  ibretl ik bir hikâye anlatmak için deği ld ir,  

orada onun için yer almamıştır.  Asl ında her bir 

ismin ve her bir olayın bir rumuzatı vardır.  

Hakikat rumuzatla anlatı lmıştır.  Çünkü 

rumuzat d ışına çıkı l ı rsa hakikat acı  gelebi l i r 

insanlara,  avam kısmına ve dolayısıyla anlatan 

yönünde celal i  tecel l i ler gerçekleşebi l i r.  Yani 

bi lge insanlar ya da peygamberler hakikati  

rumuzatl ı ,  şi fre l i  anlatma yoluna gitmişlerdir.  

Hz . Peygamberimiz bir hadis- i  şer i f inde şöyle 

buyurmaktadır ;

‘ ’Bende öyle bir i l im var ki ,  onu sizlere anlatsam 

başımı al ı rd ınız .’’ Yani beni katlederdiniz 

buyurmuş. Bu i fadeyi ,  bu cümleleri  kurduğu yer 

kendi ashabı içerisinde,  yani d inleyenleri ,  çevresi  

içerisinde.  Düşünün ki Hz. Peygamberimiz bunu 

di le getirmektedir.

Konuya dönecek olursak ,  inanç sistemleri  ve bu 

yozlaşan inanç sistemleri  üzerine akı l  sahipleri  

e lbe�e düşündüğünde birçok çel işki l i  i fadelere ve 

yönlere rastlamaktalar ve dolayısıyla da 

uzaklaşmaktalar.  Ve bu uzaklaşma işte ate izm, 

de izm, agnostisizm gibi ,  kuantum fiziği ,  enerji  

vesaire bu tip akımlara yönel işi  

gerçekleştirmektedir.  Oysaki Kur'an- ı  Kerim'de 

hakikat ve rumuzatl ı  bir şeki lde kişinin kendi 

içerisinde yaşayacağı ,  yaşaması gereken 

dönüşümü bir bi lgenin,  bir kâmil insanın yani 

mürşid in,  kâmil mürşid in gözetiminde 

anlaşı labi l i r bir halde anlatmıştır,  i fade etmiştir,  

tevhidi anlatmıştır.  Bir bi lgenin,  bir kâmil 

mürşid in gözetiminde hakikatin nası l  

algı lanabi leceği yönünde işaretler i  Kur'an- ı  

Kerim'de,  tevhit kitabında Cenab-ı Al lah 

kul larına izhar etmiştir.

Evet ,  bu izhar ediş yani açıklayış esnasında da her 

daim devrine göre her peygamber büyük 

zorluklar yaşamıştır.  Burada müsaadenizle iy i  

anlaşı lması bakımında bu zorlukları  i fade eden 

birkaç ayeti  okumak istiyorum. Yanl ış inanç 

sistemlerini Kur'an- ı  Kerim'de i fade eden izahlar.  

Yani bu ayetler okunduğunda görülecektir ki  her 

devirde benzer durumlar söz konusudur.  Her 

devirde.  Hz. Peygamber Efendimiz de hakikati  

tebl iğ e�iğinde kolayl ıkla her o bölgede yaşayan 

‘ ’ haydi Müslüman olal ım, haydi Hz. Peygamber'e 

tabi olal ım’’ inancıyla hareket etmemiştir.  

Malumunuz birçok celal i  hal ler yaşanmıştır,  

savaşlar yaşanmıştır ve bir süreç neticesinde Hz. 

Peygamberimizin yakın çevresinde,  ashabından 

yakın çevrede çok az insan ancak hakikati  tam 

manasıyla idrak etme şansına sahip olmuştur.  

Evet ,  o dönemde de bu dönemde olduğu gibi 

benzer konular benzer hal iyle yaşanmıştır.  Şöyle 

ki Araf suresi 28. 29. ve 30. Ayetlerde; ‘ ’Onlar 
bir edepsizlik yaptıkları zamanda atalarımızı 
böyle bulduk ve bize bunu A�ah emre�i derler.  
De ki A�ah edepsizliği emretmez. Bilmediğiniz 
şeyleri A�ah 'ın üzerine mi atıyorsunuz? De ki 
R abbim adaleti emre�i. Her mesci�e 
yüzlerinizi doğru tutun ve ona dininizde 
samimi olarak ibadet edin. İlkin sizi yara�ığı 
gibi yine ona döneceksiniz . O, bir kısmını doğru 
yola ile�i, bir kısmına da sapıklık Hakk oldu. 
Çünkü onlar A�ah 'ı bırakıp şeytanlara dost 
edindiler.  Bir de kendilerini doğru yolda 
sandılar.’’  Bir diğer ayet-i kerime, Kasas Suresi 
36. Ayet ; ‘ ’Musa onlara apaçık ayetlerimizi 
getirince, bu olsa olsa uydurulmuş bir sihirdir.  
Biz önceki atalarımızdan öylesini işitmemiştik, 
dediler.’’

Bakın hep konu aynıdır.  Bugün de aynıdır.  Biz 

atalarımızdan şöyle işi�ik .  Biz atalarımızdan 

böyle duyduk . Ve bu yanl ış,  inanç sistemlerinin 

nası l  yozlaştığının çok net bir del i l id ir deği l  mi? 

Devam edel im. Bakara Suresi 170. ayet.  Bakın 
Peygamber Efendimiz'den A�ah nasıl  
buyuruyor. ‘ ’Onlara A�ah 'ın indirdiğine uyun 
denildiğinde. Hayır.  Biz atalarımızdan 
gördüğümüz şeylere uyarız . Ya ataları 
akı�arını ku�anmayan ve  doğru yolu 

bulamamış kimselerse?’’  Maide suresi 104. 
Ayet ; ‘ ’Zira onlara A�ah 'ın indirdiğine ve 

elçisine gelin denildiğinde atalarımızdan 
gördüğümüz inançlar ve fii�er bizim için 
kâfidir diye cevap verirler….’’  Aynı tutuculuk , 

aynı yobazl ık her devirde olduğu gibi 

sürmektedir.  

Surenin devamında ; ya ataları  hiçbir şey 

bi lmeyen ve doğru yoldan uzak kimseler 

id iyseler.  Burada akı l  sahibi ,  akl ını kul lanan 

insanlar için ibretl ik durumlar söz konusudur 

deği l  mi? İnsan manasıyla i lgi l i  bir konuda, 

gerçeği ,  hakikati  içeren bir konuda, yaratı l ış  

amacıyla i lgi l i  bir konuda, insanın gerçeği 

öğrenmesi ve bu gerçek üzere hareket etmesi 

gerekmez mi? Öyledir deği l  mi? Ancak bu 

öyleyken bu cümle varl ığa nasip olacak bir durum 

da deği ld ir.  Al lah düzenini bu şeki lde 

kurmamıştır.  Her varl ık kendi yerinde,  kendi algı  

seviyesinde,  kendi idrakinde,  kendi olgunlaşma 

düzeyinde yerinde güzeldir.  

Buradan hitap edi lenler yani bizim hitap 

e�iklerimiz ,  araştıran, soran akı l  sahiplerid ir.  

Varl ığın hakikatini öğrenmek isteyen, bu varl ığın 

hakikatine kavuşmak isteyenlere yönel ik bir 

çal ışmadır bu çal ışma. Melamet i lmi ,  yani 

hakikat i lmi ,  hakikat üzere yol almak , yaşarken 

bu hakikatle hemdem olmak , iç içe olmak 

arzusuyla bir yönel işe girmişler içindir.  Diğer 

türlüsü işte Peygamber Efendimizin zamanında 

da sonrasında da,  daha öncesinde de ve daha 

öncesinde de ve daha sonrasında da ve daha 

sonrasında da her zaman benzer olaylar,  benzer 

şeki l lerde vuku bulmuştur.  

Evet ,  en son Maide suresinden bahsetmiştik .  

Müşahede ve yani gözlem üzerine bir konu 

işlemekteydik .  Konuya dönecek olursak y ine bu 

konumuzla i lgi l i  Bakara suresi  260. ayet- i  

kerimeyi müsaadenizle paylaşmak istiyorum. 

Burada müşahedenin yani gözlemin, tevhit 

kitabı olan Kur'an- ı  Kerim'de nası l  e le al ındığı  

bir kıssayla bu surede 260. ayet- i  kerimede i fade 

edi lmekte.  ‘ ’Bir zamanlar İbrahim de ey 
R abbim ölüleri nasıl  biriktiğini bana göster 
demişti .’’  Bakınız konuşan İbrahim Peygamber.  

Malumunuz İbrahim Peygamber tevhit 

peygamberi olarak anı l ı r ve Hal i lul lah,  Al lah'ın 

dostu,  Al lah dostu hitabına muhatap kabul 

edi lmiştir.  İbrahim Peygamber.  Ne diyor 

burada? Ey Rabbim ölüleri  nası l  d ir i l�iğini bana 

göster demişti .  Al lah inanmadın mı ki buyurdu. 

İnanmadın mı ki ? Bakın inanmaktan bir inanç 

düzeninden inanç sorgulamasından 

bahsetmekte.  İnandım fakat kalbim iy ice 

yatışsın d iye istiyorum dedi .  Yani şimdi İbrahim 

peygamberden, İbrahim peygamberin Rabbi i le 

muhabbetinden bir kısım. Bu İbrahim 

peygamber mademki tevhit peygamberidir,  

hakikat kendisine ayandır.  Bunu kabul etmek 

gerekir.  Burada ne d iyor? Bana göster d iyor.  

Ölüleri  nası l  d ir i l�iğini bana göster,  görmek 

istiyorum diyor.  Karşı l ığında inanmadın mı ki 

cevabı ve y ine karşı l ığında İbrahim 

Peygamber'den inandım. Elbe�e ki inandım. 

Fakat kalbim iy ice yatışsın d iye istiyorum. Yani 

sadece inanç yeterl i  deği ld ir.  Benim bunu 

görmem ve yaşamam lazım. Tam tatmin olmam 

için buyurmaktır.  Surenin devamı ; Al lah 

buyurdu ki ,  öyleyse kuşlardan dördünü tut da 

onları  kendine çevir.  İy ice tanıdıktan sonra 

kesip her dağın başını onlardan birer parça 

dağıt .  Sonra da onları  çağır.  Koşa koşa sana 

gelecekler ve bi l  ki  Al lah gerçekten çok 

güçlüdür.  Hüküm ve hikmet sahibidir

.

Şimdi burada artık konuyu çok uzatmadan 

konunun tasavvufi  yorumuna, hakikat 

yorumuna bakal ım çünkü bu ayet müteşabih bir 

aye�ir.  Ayetin tasavvufi  tevi l ine gelecek olursak 

burada bahsedi len kuşlar tavus kuşu, horoz ,  

karga ve kazdır.  Bunlar insanda bulunan su�i 

hal ler i  i fade eder.  Yani dünyaya yönel ik hal ler i  

i fade eder.  Tavus kuşu makam, mevki ,  i steğini 

arzusunu, karga uzun emel i ,  horoz şehveti ,  kaz 

ise hırsı  temsi l  eder.  Kişi  kendindeki bu su�i 

hal lerden kurtulduğunda yani onları  kestiğinde 

olgunlaşır.  Bu olgunlaşmayla birl ikte bir 

dönüşüm gerçekleşmeye başlar.  Yani derviş bu 

su�i hal lerden tevhit terbiyesinde kurtuldukça 

hakikat i lmiyle donanıp i lme yönel ik yaşantısını 

uygulamaya koydukça,  i lmiyle amel etme 

noktasında sabırla ,  tefekkürle yaşantısını 

sürdürdükçe nefsinin ruha dönüştüğünü 

şahitl ikle ve hal üzere yaşar.  Ve dolayısıyla tam 

bir tatminl ik noktasında kendi bedeninde,  

vücut ülkesinde gerçeği müşahede eder.  Önce 

müşahede eder,  sonra da hal üzere olur.  

Gerçek ,  Al lah'a vusla�ır.  Bir dervişin nihai 

hedefi  Hakk’a ve Al lah'a vusla�ır.  Dolayısıyla 

kendi bedenimizde,  vücut ülkemizde bu şahitl ik 

ve gözlem ve hakkel yakinl ik olarak i fade edi len 

hal yaşantısı  zuhur bulduğunda bedenimizde 

maksat yerini bulmuş olur.

Dolayısıyla birlemek , çokluktan birl iğe ,  birl ik 

idrakine kavuşmak ancak bir terbiyeyle 

mümkün olmaktadır.  Bu terbiyeler de çeşit  çeşit  

kısalarla ,  çeşit  çeşit  i fadelerle ,  i l im paylaşımıyla 

ve kâmil mürşit gözetiminde,  himayesinde 

ancak mümkün olabi lmektedir.  Melamet,  

hakikat i lmini en saf  hal iyle dervişe 

sunmaktadır,  arz etmektedir kâmil mürşit 

mazharından. 

Dolayısıyla derviş kendi vücut ülkesinde,  kendi 

bedeninde şahitl ik ve hal i le yaşantı i le birl ikte 

imanını tam bir mutmainl ik üzere yaşar hal i  

gel i r.

Mustafa ERKAN

Melamet YoluGÖZLEM VE ŞAHİTLİK ÜZERİNE

B ilim insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

21Melamet Yolu



“Kul yoklukta var olur.”

Melamet Yolu
B ilim insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

لا
22 Melamet Yolu



Melamet Yolu
B ilim insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

NE İÇ İN YARAT ILDIK? Bİ Z KİMİ Z?
AKLEDEBİLENLERİN ORTAK S ORUSU

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

23Melamet Yolu



Melamet Yolu

B ilim insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

NE İÇİN YARATILDIK? BİZ KİMİZ? AKLEDEBİLENLERİN ORTAK SORUSU

24 Melamet Yolu



insan, cenab-ı all ah’ın güzelliklerine 
ayna ol abilmek için ve esmal arını 

rabb’ine kavuşturmak için kendi içinde 
“şah damarından yakın ol an” cenab-ı 
All ah’ın varlığını zuhura çıkarmak 
zorundadır . all ah’tan başka varlık 

olmadığına göre, insan bunu bilmek ve 
göstermek için yaratılmıştır . bunun 
dışındaki her şey bu hedefe ul aşmak 

içindir .

ARİF ERKAL

B ilim insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

25Melamet Yolu



B ilim insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

Melamet Yolu
E vrenin f iziksel  olarak büyüklüğü, genişl iği  

hayal bi le edi lebi l i r bir boyut olmadığı için,  bu 

âlemde yaşayan bir varl ık olarak ,  bizim kendi 

f iziksel  boyutumuzun ölçüsü âleme kıyasla kum 

tanelerinden bir tane bi le deği ld ir.

Ancak mana boyutuyla değerlendir i ld iğinde 

kendini bi len kendi hakikatine vuslat edebi len için 

insan en şere�i varl ıktır.

Gözlemlenebi l i r evrende mi lyarlarca galaksi  

bulunmakta… Samanyolu galaksimizde yaklaşık 

200-300 mi lyar civarında yı ld ız olduğu 

bel irti lmekte ve bi l im insanları  da,  

gözlemlenebi l i r evrendeki y ı ld ız sayısının bu 300 

mi lyar y ı ld ızın 230 mi lyar katı  kadar olduğunu 

söylemekte… Yani hayal edebi leceğimiz bir rakam 

deği l .

Şimdi bu durumu gözlerimizi kapatıp hayal 

etmeye çal ışsak ,  bu sistemin içinde biz neredeyiz 

d iye düşünsek ,  akl ımız havsalamız alamaz , 

düşünce sistemimizdeki kayıtl ı  bi lgi  yetmeyebi l i r 

bu hayal i  bi le kurmaya… Yani okyanusun 

dibindeki kumlardan bir tanesi  büyüklüğünde bi le 

deği l iz .  Hayal ini bi le kuramadığımız büyüklükteki 

bu sistem içinde yaşayan bir varl ık .  

Bu boyu�a bu derinl ikte düşüncelere dalmışken 

birden işe gitmek için hazırlanmak durumunda 

olduğunuzu hatırlayıp hazırlanmaya 

başladığınızda,  bu düşüncenin odağında kalarak o 

günü bu farkl ı  bakış açısıyla idrak etmeye 

çal ıştığınızda neler olabi leceğine bakal ım şimdi 

de…

Akl ınızda hep bu düşünce olsun, yani evrenin 

i fade bi le edi lemeyen büyüklüğü, bu sistem 

içinden önce galaksi lere sonra y ı ld ızlara ve hızla 

dünya küresine bir iniş yaptığınızı  

düşündüğünüzde ışık hızından bi le daha hızl ı  

düşünebi ld iğinizi  göreceksiniz .  Ve bunu 

düşünürken zaman kavramı da algı  olarak farkl ı  

bir boyu�a idrak edi lecek .  Neden zaman diye 

bir kavram üzerinde duruluyor,  çünkü hareket 

var.

Yani Al lah’ın f i i l ler i  olarak i fade edi len,  

Kuran’da Sa�at Suresi 96. aye�e de “va�ahu 
halakakum ve ma tamelun’’ ,  s izi  ve f i i l ler inizi  

yaratan Al lah’tır ayetiyle ,  bu hareketin sahibi 

BENİM diye buyurmaktadır.  Hareket olmasaydı 

zaman boyutu olur muydu? Bir f i i l i  tar i f  

ederken mesela ,  güneş doğduğu zaman diyoruz ,  

güneşin doğma hareketini tari�eyebi lmek ve 

konumu tanımlayabi lmek için,  bu hareket 

duraklarını zaman i le anlatabi l iyoruz .

Ama bir de bu koskoca evrenin kozmik bi l inç 

olarak mutlak bir ve TEK zihin- bi l inç olduğu 

i lmini algı lama ve idrak etme çabasına girsek ne 

olur? İşte bunları  bi l imsel çal ışmalarla izin 

veri ld iği  ölçüde bir noktaya getiren bi l im 

insanları ,  vahdeti  vücut anlayışındaki vücut 

vücudul lahtır kavramını idrak 

edememektedirler.  

Melamet,  tevhit anlayışıyla ,  mürşid i kâmile tabi 

olan sal iklere bu bi lginin kaynağı olan ve 

Al lah’ın sabit yani sübut sı fatı  olan İLMİNİ, 

kaynaktan alabi lecek bir yolculuğa doğru sefere 

çıkararak ,  önce kendinden geçir iyor,  yani benl ik 

ni�etler inden kurtarıyor,  sonra da kendine 

getir iyor… Yani kendini bi ld iğinde rabbini de 

bi lmiş oluyor.

Evet,  insan bu koskoca evrende bir kum tanesi  

bi le olmayan maddi boyutuyla çok küçük , ama 

mana boyutuyla da en şere�i varl ık ve ahseni 

takvim olan hakikatiyle ve Ademiyetiyle de 

bi l inmekl ik muradını açığa çıkaran bir 

mazhardır.  

Hangi insan, insanı kâmil… Seyru sülükunu 

KO SKO CA EVRENDE KÜÇ ÜC ÜK BİR NOK TA
GİBİ A SLINDA ÜZERİNDE YA ŞADIĞIMI Z DÜN YA

yani miracını ,  urucunu tamamlayanlar da insanı 

kâmil in gönlüne girebi l i rlerse şayet ,  vahdet 

deryasına dalmış demektirler…

Bu kısa açıklamalardan sonra,  tekrar dönel im 

dünyaya ve bu maddi görüntüde,  bizler i  ordan 

oraya savuran masiva rüzgârına.  Kişi  kendini bu 

mekan aleminde var zannederek yer çekiminin 

ağırl ığında iç beş duyunun rüzgarında bir sağa 

bir sola savrula savrula i l lüzyon perdesinde 

gölgesinin perdeye aksini seyrediyor.  Perde de 

ağaç gölgesi  yansıyor ve bir sağa bir sola 

sal lanıyorsa,  ağaç sal lanıyor deniyor,  oysa o 

sadece bir gölge gerçekte perdeye yansıyan ağaç 

sal landığı  için perdedeki gölge ağaç da sal lanıyor.

Bunu iy i tefekkür etmek lazım. Yani biz ten 

görüntüsünde varl ığın varl ığı  i le olmasak 

yürüyebi l i r miyiz ,  konuşabi l i r miyiz ,  görebi l i r 

miyiz? Yani ruh, can olmasa musal la taşında 

hareket edemeyen bir ölü gibi oluruz .  İzdirari  

ölüm var ya. . .  O geld iğinde ruh, can sahneden 

çeki ld iğinde geriye sadece bir ten l ibası  kal ıyor.  

Al lah ayetler inde hiç akletmez misiniz d iye 

boşuna sormuyor ki .  Sonsuza kadar 

yaşayacağımızı mı sanıyoruz?  

Evet ,  bir sonsuzluk var ama o ölmeden evvel 

ölenler için… O da ehl ine ayan olup, kâmil in 

nefesiyle nefeslenmeyi gerektir ir.

Yukardaki satırlarda evrenden, galaksi lerden, 

y ı ld ızlardan bahsetmiştik .  Neden bahse�ik .  

Çünkü böylesi  devasa bir sistemin içinde,  

düşündüklerimizi gözden geçir ip,  şu şunu yaptı ,  

bu bunu yaptı gibi cümlelerle ,  gurur,  kibir,  

kıskançl ık ,  buğz ,  yalancı l ık vb.  gibi ağır 

duygularla oyalanmak , vakit geçirmek mi ister iz 

ve bu masivada,  renkl i  oyun sahasında,  zanlar,  

vesvesler,  kaygı lar ve kısır düşünceler hapsinde,  

nefsi  emmarenin gardiyanl ığında,  hakikati  

keşfedemeden ve ulaşamadan yok olup gitmek 

mi ister iz ,  yoksa yaşama gel iş  amacımızı ,  

kendimizi ve rabbimizi tanımayı ve i lahi murada 

mazhar olarak Al lah’a yakin gelmeyi ,  Al lah i le 

seyrin sırr ına erebi lmeyi mi ister iz .  Seçim sizin…

Kişi tercihler i  i le kazadan kadere f i i l ler iyle 

zuhura çıkan tecel l i lere mutlaka bakmal ı ,  nelere 

mazhar olduğunu düşünmeye başlamal ıd ır ki ,  

r ızayı i lahiye mazhar olacak f i i l ler kendisinden 

niye zuhur etmiyor? Bu nası l  idrak edi l i r,  

i stidadın Al lah’ın muradı üzerine açığa çıkması 

nası l  olur? 

Al lah’tan ne istiyoruz ,  bunları  gözden 

geçirmel id ir…

Yaşamı anlamaya çal ışan bazı düşünce akımları ,  

fe lsefeci ler,  kuantum fiziği  i le uğraşanlar şu 

şeki lde yorumlar ve açıklamalar yapmaktadırlar ;  

“Madde deni len şey,  yaşam, gözlem, algı  i le oluşan 

düşüncenin,  zihnin ürünüdür.  Var olan her şey bu 

gözlem ve niyet i le zahire çıkan enerjinin 

maddeleşmiş hal id ir.  Oysa insan zihni an da nötr 

yorumsuz kal ıp,  her şeyle “BİR” olmayı 

başardığında madde alemdeki tüm karmaşa yok 

olmaya başlar.  Bunun insanı götüreceği yer iy i  ve 

kötü ayrımının,  önyargı lar ın olmadığı hiçl ik 

boyutudur.

Hiçl ik boyutu, nötr kalabi len bi l inç hal inin arzu 

ve beklenti lerden kurtulmuş,  kişi ler in yorum 

yapmadığı düşüncedir.  Yani kişinin,  herhangi bir 

şeyi düşünüp yara�ıktan sonra ona iy i ,  güzel ,  

doğru, kötü,  çirkin ve yanl ış d iye nite leme 

yapmayacağı bir düşünce şekl id ir.  Bu durum da 

yargı lama da devre d ışı  kald ığı  için hayır da,  şer 

de,  güzel de,  çirkin de,  iy i  de,  kötü de birdir.

İy i de nası l ? Bu nası l  olacak? Ki l id i  açı lmamış 

insan hazineye nası l  ulaşacak? Sadece bazı şeyleri  

bi lmiş ve okuyarak bi lgi  sahibi olmuş olacak ,  ama 

“olmuş’’ olamayacak yani o kemalata 

er işemeyecek .  Onun için sizi  size sizle bi ld irecek 

olan kâmile ulaşmayı aşk i le istemek ve aramak 

çok önemlidir.

Leyla ÖZEL

26 Melamet Yolu



B ilim insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

E vrenin f iziksel  olarak büyüklüğü, genişl iği  

hayal bi le edi lebi l i r bir boyut olmadığı için,  bu 

âlemde yaşayan bir varl ık olarak ,  bizim kendi 

f iziksel  boyutumuzun ölçüsü âleme kıyasla kum 

tanelerinden bir tane bi le deği ld ir.

Ancak mana boyutuyla değerlendir i ld iğinde 

kendini bi len kendi hakikatine vuslat edebi len için 

insan en şere�i varl ıktır.

Gözlemlenebi l i r evrende mi lyarlarca galaksi  

bulunmakta… Samanyolu galaksimizde yaklaşık 

200-300 mi lyar civarında yı ld ız olduğu 

bel irti lmekte ve bi l im insanları  da,  

gözlemlenebi l i r evrendeki y ı ld ız sayısının bu 300 

mi lyar y ı ld ızın 230 mi lyar katı  kadar olduğunu 

söylemekte… Yani hayal edebi leceğimiz bir rakam 

deği l .

Şimdi bu durumu gözlerimizi kapatıp hayal 

etmeye çal ışsak ,  bu sistemin içinde biz neredeyiz 

d iye düşünsek ,  akl ımız havsalamız alamaz , 

düşünce sistemimizdeki kayıtl ı  bi lgi  yetmeyebi l i r 

bu hayal i  bi le kurmaya… Yani okyanusun 

dibindeki kumlardan bir tanesi  büyüklüğünde bi le 

deği l iz .  Hayal ini bi le kuramadığımız büyüklükteki 

bu sistem içinde yaşayan bir varl ık .  

Bu boyu�a bu derinl ikte düşüncelere dalmışken 

birden işe gitmek için hazırlanmak durumunda 

olduğunuzu hatırlayıp hazırlanmaya 

başladığınızda,  bu düşüncenin odağında kalarak o 

günü bu farkl ı  bakış açısıyla idrak etmeye 

çal ıştığınızda neler olabi leceğine bakal ım şimdi 

de…

Akl ınızda hep bu düşünce olsun, yani evrenin 

i fade bi le edi lemeyen büyüklüğü, bu sistem 

içinden önce galaksi lere sonra y ı ld ızlara ve hızla 

dünya küresine bir iniş yaptığınızı  

düşündüğünüzde ışık hızından bi le daha hızl ı  

düşünebi ld iğinizi  göreceksiniz .  Ve bunu 

düşünürken zaman kavramı da algı  olarak farkl ı  

bir boyu�a idrak edi lecek .  Neden zaman diye 

bir kavram üzerinde duruluyor,  çünkü hareket 

var.

Yani Al lah’ın f i i l ler i  olarak i fade edi len,  

Kuran’da Sa�at Suresi 96. aye�e de “va�ahu 
halakakum ve ma tamelun’’ ,  s izi  ve f i i l ler inizi  

yaratan Al lah’tır ayetiyle ,  bu hareketin sahibi 

BENİM diye buyurmaktadır.  Hareket olmasaydı 

zaman boyutu olur muydu? Bir f i i l i  tar i f  

ederken mesela ,  güneş doğduğu zaman diyoruz ,  

güneşin doğma hareketini tari�eyebi lmek ve 

konumu tanımlayabi lmek için,  bu hareket 

duraklarını zaman i le anlatabi l iyoruz .

Ama bir de bu koskoca evrenin kozmik bi l inç 

olarak mutlak bir ve TEK zihin- bi l inç olduğu 

i lmini algı lama ve idrak etme çabasına girsek ne 

olur? İşte bunları  bi l imsel çal ışmalarla izin 

veri ld iği  ölçüde bir noktaya getiren bi l im 

insanları ,  vahdeti  vücut anlayışındaki vücut 

vücudul lahtır kavramını idrak 

edememektedirler.  

Melamet,  tevhit anlayışıyla ,  mürşid i kâmile tabi 

olan sal iklere bu bi lginin kaynağı olan ve 

Al lah’ın sabit yani sübut sı fatı  olan İLMİNİ, 

kaynaktan alabi lecek bir yolculuğa doğru sefere 

çıkararak ,  önce kendinden geçir iyor,  yani benl ik 

ni�etler inden kurtarıyor,  sonra da kendine 

getir iyor… Yani kendini bi ld iğinde rabbini de 

bi lmiş oluyor.

Evet,  insan bu koskoca evrende bir kum tanesi  

bi le olmayan maddi boyutuyla çok küçük , ama 

mana boyutuyla da en şere�i varl ık ve ahseni 

takvim olan hakikatiyle ve Ademiyetiyle de 

bi l inmekl ik muradını açığa çıkaran bir 

mazhardır.  

Hangi insan, insanı kâmil… Seyru sülükunu 

yani miracını ,  urucunu tamamlayanlar da insanı 

kâmil in gönlüne girebi l i rlerse şayet ,  vahdet 

deryasına dalmış demektirler…

Bu kısa açıklamalardan sonra,  tekrar dönel im 

dünyaya ve bu maddi görüntüde,  bizler i  ordan 

oraya savuran masiva rüzgârına.  Kişi  kendini bu 

mekan aleminde var zannederek yer çekiminin 

ağırl ığında iç beş duyunun rüzgarında bir sağa 

bir sola savrula savrula i l lüzyon perdesinde 

gölgesinin perdeye aksini seyrediyor.  Perde de 

ağaç gölgesi  yansıyor ve bir sağa bir sola 

sal lanıyorsa,  ağaç sal lanıyor deniyor,  oysa o 

sadece bir gölge gerçekte perdeye yansıyan ağaç 

sal landığı  için perdedeki gölge ağaç da sal lanıyor.

Bunu iy i tefekkür etmek lazım. Yani biz ten 

görüntüsünde varl ığın varl ığı  i le olmasak 

yürüyebi l i r miyiz ,  konuşabi l i r miyiz ,  görebi l i r 

miyiz? Yani ruh, can olmasa musal la taşında 

hareket edemeyen bir ölü gibi oluruz .  İzdirari  

ölüm var ya. . .  O geld iğinde ruh, can sahneden 

çeki ld iğinde geriye sadece bir ten l ibası  kal ıyor.  

Al lah ayetler inde hiç akletmez misiniz d iye 

boşuna sormuyor ki .  Sonsuza kadar 

yaşayacağımızı mı sanıyoruz?  

Evet ,  bir sonsuzluk var ama o ölmeden evvel 

ölenler için… O da ehl ine ayan olup, kâmil in 

nefesiyle nefeslenmeyi gerektir ir.

Yukardaki satırlarda evrenden, galaksi lerden, 

y ı ld ızlardan bahsetmiştik .  Neden bahse�ik .  

Çünkü böylesi  devasa bir sistemin içinde,  

düşündüklerimizi gözden geçir ip,  şu şunu yaptı ,  

bu bunu yaptı gibi cümlelerle ,  gurur,  kibir,  

kıskançl ık ,  buğz ,  yalancı l ık vb.  gibi ağır 

duygularla oyalanmak , vakit geçirmek mi ister iz 

ve bu masivada,  renkl i  oyun sahasında,  zanlar,  

vesvesler,  kaygı lar ve kısır düşünceler hapsinde,  

nefsi  emmarenin gardiyanl ığında,  hakikati  

keşfedemeden ve ulaşamadan yok olup gitmek 

mi ister iz ,  yoksa yaşama gel iş  amacımızı ,  

kendimizi ve rabbimizi tanımayı ve i lahi murada 

mazhar olarak Al lah’a yakin gelmeyi ,  Al lah i le 

seyrin sırr ına erebi lmeyi mi ister iz .  Seçim sizin…

Kişi tercihleri  i le kazadan kadere f i i l ler iyle 

zuhura çıkan tecel l i lere mutlaka bakmal ı ,  nelere 

mazhar olduğunu düşünmeye başlamal ıd ır ki ,  

r ızayı i lahiye mazhar olacak f i i l ler kendisinden 

niye zuhur etmiyor? Bu nası l  idrak edi l i r,  

i stidadın Al lah’ın muradı üzerine açığa çıkması 

nası l  olur? 

Al lah’tan ne istiyoruz ,  bunları  gözden 

geçirmel id ir…

Yaşamı anlamaya çal ışan bazı düşünce akımları ,  

fe lsefeci ler,  kuantum fiziği  i le uğraşanlar şu 

şeki lde yorumlar ve açıklamalar yapmaktadırlar ;  

“Madde deni len şey,  yaşam, gözlem, algı  i le oluşan 

düşüncenin,  zihnin ürünüdür.  Var olan her şey bu 

gözlem ve niyet i le zahire çıkan enerjinin 

maddeleşmiş hal id ir.  Oysa insan zihni an da nötr 

yorumsuz kal ıp,  her şeyle “BİR” olmayı 

başardığında madde alemdeki tüm karmaşa yok 

olmaya başlar.  Bunun insanı götüreceği yer iy i  ve 

kötü ayrımının,  önyargı lar ın olmadığı hiçl ik 

boyutudur.

Hiçl ik boyutu, nötr kalabi len bi l inç hal inin arzu 

ve beklenti lerden kurtulmuş,  kişi ler in yorum 

yapmadığı düşüncedir.  Yani kişinin,  herhangi bir 

şeyi düşünüp yara�ıktan sonra ona iy i ,  güzel ,  

doğru, kötü,  çirkin ve yanl ış d iye nite leme 

yapmayacağı bir düşünce şekl id ir.  Bu durum da 

yargı lama da devre d ışı  kald ığı  için hayır da,  şer 

de,  güzel de,  çirkin de,  iy i  de,  kötü de birdir.

İy i de nası l ? Bu nası l  olacak? Ki l id i  açı lmamış 

insan hazineye nası l  ulaşacak? Sadece bazı şeyleri  

bi lmiş ve okuyarak bi lgi  sahibi olmuş olacak ,  ama 

“olmuş’’ olamayacak yani o kemalata 

er işemeyecek .  Onun için sizi  size sizle bi ld irecek 

olan kâmile ulaşmayı aşk i le istemek ve aramak 

çok önemlidir.

Leyla ÖZEL

Melamet YoluKOSKOCA EVRENDE KÜÇÜCÜK BİR NOKTA
GİBİ ASLINDA ÜZERİNDE YAŞADIĞIMIZ DÜNYA

27Melamet Yolu



Melamet Yolu
M elameti idrak etmek , anlamak kolay 
deği l… Nice erenler,  evl iyalar,  hep melamet 
sülukundan çıkmıştır.
Çünkü Melamet,  şer iat ve tarikat 
boyutunu aşar,  tevhit i le hakikat ve marifet 
kapı larına ulaşır.
Nefs mertebelerinin üstüdür.  Yani nefsi  
emmareden, nefsi  levvameye,  nefsi  
mülhimeye,  nefsi  mutmaineye,  nefsi  radiye 
ve mardiyye mertebeler ini aşıp,  nefsi  
saf iyeye gelebi lenler ancak sonrasında 
tevhit mertebelerine ulaşabi l i rler ve kalp 
zikri  ve tevhidi efal  i le seyri süluklarına 
başlarlar… Her bir tevhit deryası  da dörder 
şuhut kapısına sahip olduğu için bu 
kapı larda idrak ve şahitl ik ,  müşahede i le 
aynel ve hakkel yakınl ıklarla sefer edi l i r.  
O yüzden bu müşahedeler öncesinde,  i lmin 
cazibesi  i le i lmen yakınl ıkta kişi  bi ld iğini 

düşündüğü durumlar i le oldum zannına 
kapı l ıp bizzat şahit olmadığı ,  görmediği 
hal ler için görmüş gibi kelamları 
satırlardan okuyup, d inleyip,  ezberlemeye 
ve paylaşımlar yapmaya başlar.  İşte bu 
hal lerde doğru i le eğriy i birbir inden 
ayıracak furkaniyeti  de olmadığı için kendi 
benl ik ni�etler i ,  varl ık zannı i le Al lah’a 
şirk koştuğunun farkına bi le varmaz.
Burada önemli bir konuya değinmek 
istiyorum. Kişi  kendini tanımak arzusu ve 
Rabb’ini bi lmek arzusu i le bu yola girmeye 
niyet eder.  Kamil mürşi�en nefes almak 
ister.  Eğer bir merak üzere gelmişse ve 
içinde bir Al lah arayışı  ve aşkı da yoksa 
buradan i l im al ıp,  nefsine dokunulduğunda 
da gitmeyi seçebi l i r,  i steyebi l i r.  Oysa 
burada kâmil mürşid in önünde verdiği  söz 
Al lah’adır.  

MELAMET KURT ULUŞA ERMEK T İR

Kendisine,  Fetih Suresi  10.  aye�e 
buyrulduğu üzere “Herhalde sana biat 
edenler Al lah’a biat etmiştir,  onların 
e l ler inin üzerinde Al lah’ın e l i  var,  kim ki 
ahdini bozarsa kendi aleyhine bozmuş olur,  
kim de Al lah’a verdiği  ahde,  vefa gösterirse ,  
Al lah ona büyük bir mükafat verecektir.’’ 
ayeti  hatırlatı lsa da bunun önemini 
kavrayamazsa,  işte burada çok ciddi bir 
durum ortaya çıkar.  Neden? Çünkü Al lah’a 
verdiğin ahdi bozuyorsun, bunu çok iy i idrak 
etmek gerekir.  
Melamet sülukunda ahit ,  kâmil in suret 
varl ığına deği l ,  onun nazarında,  
mazhariyetinde Al lah’a veri l i r.
İkinci mevzu ise ;  eğer gelenler çok dolu 
geld iyse ,  oradan buradan çeşit  çeşit  birçok 
kitap okuyup, hafızası  bu satırlarla dolu ise ,  
kâmil mürşid i ve mecl isteki herkesi ,  
haf ızasındaki veri lere göre kategorize eder,  
deşi fre eder ve kendi bir iktirdiği  algı lar ıyla 
yorumlar,  yargı lar… Bu tarz gel işlerde Al lah 
aşkı yeterince olmadığı için sabretme ve 
d inleme hal ine geçişler in de sağlanamadığı 
bazen gözlemlenmektedir.
Oysa küçük , büyüğü bi lebi l i r mi ,  ama büyük , 
küçüğün hal inden haberdardır,  yani hal ehl i  
olan ehlul lah gelenin durumunu bi l i r,  kendi 
de geçmiştir o yol lardan. Onun için Melamet 
süluku sabrı gerektiren bir yoldur.  Abid ,  
zahit olunmadan âşık ,  âl im, ari f  olunur mu? 
Her şeyi bir anda öğrenmek istemek deği l  
aslolan,  kabımızı boşaltarak “ bi lmediğimizin 
farkındal ığı’’ i le mecl ise öğrenmeye 
gelmektir.  Gurur,  kibirden kurtulabi lmek 
için al ınan nefesin,  zikrin gereğini yerine 
getirmeden, sabretmeden, seyretmeden, 
hemen yargı lamak , yorumlamak deği l .  
Zikrederek ,  f ikrederek ,  tefekkür ederek ,  
kalbin pası  si l inene kadar,  beyin kapasitesi  
genişleyene kadar kâmil mürşid in 

B il im insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

himayesinde,  sü�i hal lerden tek tek 
kurtulunarak ,  esfe le saf i l in deni len hayvani 
sı fatların ulvi ruha dönüşebi lmesi i le i lgi l i  
süreci hakkıyla yaşamak lazım. Yapın 
deni lenleri  yapıp,  yapmayın deni lenleri  
yapmayarak sabırla sü�i nefsin,  ulvi ruha 
dönüşümüne kendimizin şahitl ik etmesine 
izin vermel iy iz ki i rşat başlasın ve devam 
etsin…
Yani zahir i  aşkta da öyle deği l  midir ? 
Aşkını ,  sadakatini ,  güvenirl iğini ispat eden 
kazanır.  Al lah da,  bizim daha kapıdan girer 
girmez hep bana hep bana, hep i l im hep 
i l im dememize karşı l ık aşkını verir mi? 
İspatlamamızı ,  sadakatimizi göstermemizi 
istemez mi? İşte mürşid i kâmil mazharında 
Al lah’a âşık olabi lmek bu yolculukta onun 
ci lveyi i lahisine mazhar olabi lmek için de 
e lbe�e kendimizi ispat etmemiz gerekir.  
İşte buna sabredemeyenlerle ,  ben bi lmem 
demek yerine,  o öyle deği l ,  ben bi l i r im 
diyenlerle doldu taştı  asl ında dünya. 
Herkes rehber,  koç,  yol gösterici ,  yaşam 
koçu gibi ünvanlar veriyor kendine ama 
ortada mürit yok , yani i rade eden, isteyen 
yok . 
Hakkın çağrısına kulak veren çok azınl ıkta,  
mürşid i kâmil in varl ığının rahmet 
olduğunu bi len yok ki onlar kendi ler ine 
bağlamaz , d irek Al lah’a bağlarlar.  Al lah’tan 
başka varl ık yok sırr ını satırdan okuyarak 
nası l  çözebi l i r iz ki ? 
Melamet bunların hiç bir ine benzemez . 
TEK olan yegâne hakikat yoludur… O 
yüzden bu yolda mürşid i kâmilden nefes 
alarak onu Hakk bi l ip,  sıdkı sadakat ve 
sabırla Al lah’ın ipine sarı lanlar istidatları  
ölçüsünde asl ına,  özüne kavuşma 
potansiyel ine sahip olurlar…

Leyla ÖZEL

لا

28 Melamet Yolu



M elameti idrak etmek , anlamak kolay 
deği l… Nice erenler,  evl iyalar,  hep melamet 
sülukundan çıkmıştır.
Çünkü Melamet,  şer iat ve tarikat 
boyutunu aşar,  tevhit i le hakikat ve marifet 
kapı larına ulaşır.
Nefs mertebelerinin üstüdür.  Yani nefsi  
emmareden, nefsi  levvameye,  nefsi  
mülhimeye,  nefsi  mutmaineye,  nefsi  radiye 
ve mardiyye mertebeler ini aşıp,  nefsi  
saf iyeye gelebi lenler ancak sonrasında 
tevhit mertebelerine ulaşabi l i rler ve kalp 
zikri  ve tevhidi efal  i le seyri süluklarına 
başlarlar… Her bir tevhit deryası  da dörder 
şuhut kapısına sahip olduğu için bu 
kapı larda idrak ve şahitl ik ,  müşahede i le 
aynel ve hakkel yakınl ıklarla sefer edi l i r.  
O yüzden bu müşahedeler öncesinde,  i lmin 
cazibesi  i le i lmen yakınl ıkta kişi  bi ld iğini 

düşündüğü durumlar i le oldum zannına 
kapı l ıp bizzat şahit olmadığı ,  görmediği 
hal ler için görmüş gibi kelamları 
satırlardan okuyup, d inleyip,  ezberlemeye 
ve paylaşımlar yapmaya başlar.  İşte bu 
hal lerde doğru i le eğriy i birbir inden 
ayıracak furkaniyeti  de olmadığı için kendi 
benl ik ni�etler i ,  varl ık zannı i le Al lah’a 
şirk koştuğunun farkına bi le varmaz.
Burada önemli bir konuya değinmek 
istiyorum. Kişi  kendini tanımak arzusu ve 
Rabb’ini bi lmek arzusu i le bu yola girmeye 
niyet eder.  Kamil mürşi�en nefes almak 
ister.  Eğer bir merak üzere gelmişse ve 
içinde bir Al lah arayışı  ve aşkı da yoksa 
buradan i l im al ıp,  nefsine dokunulduğunda 
da gitmeyi seçebi l i r,  i steyebi l i r.  Oysa 
burada kâmil mürşid in önünde verdiği  söz 
Al lah’adır.  

Kendisine,  Fetih Suresi  10.  aye�e 
buyrulduğu üzere “Herhalde sana biat 
edenler Al lah’a biat etmiştir,  onların 
e l ler inin üzerinde Al lah’ın e l i  var,  kim ki 
ahdini bozarsa kendi aleyhine bozmuş olur,  
kim de Al lah’a verdiği  ahde,  vefa gösterirse ,  
Al lah ona büyük bir mükafat verecektir.’’ 
ayeti  hatırlatı lsa da bunun önemini 
kavrayamazsa,  işte burada çok ciddi bir 
durum ortaya çıkar.  Neden? Çünkü Al lah’a 
verdiğin ahdi bozuyorsun, bunu çok iy i idrak 
etmek gerekir.  
Melamet sülukunda ahit ,  kâmil in suret 
varl ığına deği l ,  onun nazarında,  
mazhariyetinde Al lah’a veri l i r.
İkinci mevzu ise ;  eğer gelenler çok dolu 
geld iyse ,  oradan buradan çeşit  çeşit  birçok 
kitap okuyup, hafızası  bu satırlarla dolu ise ,  
kâmil mürşid i ve mecl isteki herkesi ,  
haf ızasındaki veri lere göre kategorize eder,  
deşi fre eder ve kendi bir iktirdiği  algı lar ıyla 
yorumlar,  yargı lar… Bu tarz gel işlerde Al lah 
aşkı yeterince olmadığı için sabretme ve 
d inleme hal ine geçişler in de sağlanamadığı 
bazen gözlemlenmektedir.
Oysa küçük , büyüğü bi lebi l i r mi ,  ama büyük , 
küçüğün hal inden haberdardır,  yani hal ehl i  
olan ehlul lah gelenin durumunu bi l i r,  kendi 
de geçmiştir o yol lardan. Onun için Melamet 
süluku sabrı gerektiren bir yoldur.  Abid ,  
zahit olunmadan âşık ,  âl im, ari f  olunur mu? 
Her şeyi bir anda öğrenmek istemek deği l  
aslolan,  kabımızı boşaltarak “ bi lmediğimizin 
farkındal ığı’’ i le mecl ise öğrenmeye 
gelmektir.  Gurur,  kibirden kurtulabi lmek 
için al ınan nefesin,  zikrin gereğini yerine 
getirmeden, sabretmeden, seyretmeden, 
hemen yargı lamak , yorumlamak deği l .  
Zikrederek ,  f ikrederek ,  tefekkür ederek ,  
kalbin pası  si l inene kadar,  beyin kapasitesi  
genişleyene kadar kâmil mürşid in 

B il im insanları  araştır ıyor… Evren nedir,  
insan nedir,  biz bu evrenin içerisinde nerden 
gel ip nereye gid iyoruz? 
ACABA PARÇACIKLARLA UĞRAŞIRKEN 
BÜTÜNÜ MÜ GÖZDEN KAÇIRIR 
OLDUK? Diye de sorgulamak gerekiyor 
sanır ım…
Büyük patlama öncesi  yaklaşık 13,8 mi lyar 
y ı l  öncesinde o AN da her şey o tek 
noktada…
Bi l im adamları şöyle i fade ediyorlar…
Evren bir nokta id i .  Zamanın ve her şeyin 
başladığı  o anda tüm maddelerin,  enerji ler in 
hepimizin O NOKTAYA sığdığı  O AN…
Çekim kuvvetler i  de TEK bir KUVVET 
olarak var… Diye açıkl ıyorlar…
Peki ,  büyük patlama öncesi  ne vardı? Yani 
evren olmadığında ne vardı? Henüz cevap 
bulunmuş deği l… Bazı model lerle ,  henüz 
kanıtı  olmayan teoremlerle ,  bi l im insanları  
bu hiçl iği  anlamlandırmak için çal ışmalarına 
devam ediyorlar…
Peki ,  evl iyalar bu sırra nası l  vakıf  oluyorlar? 
Yani bu i lmin mutlak olan hakikat boyutu 
nedir? 
Onlar da bu sır i le sı rlanmış bir kâmil mürşit 
taraf ından yetiştir i lerek vakıf  oluyorlar.
Yani biraz önce bel irti len bi l im insanlarının 
“yokluk içinde var olan bir oluşum’’ d iye 
tari�edikleri  gizemi KEŞFEN YAŞAYAN 
VELİLERDİR .  
İşte nerden geld ik nereye gid iyoruz ,  içinde 
yaşadığımız evrenin etki leşim alanları  ve 
matematik model lemeleri  neye 
dayandırı lmaya çal ışı lmakta.  Evren i le insan 

arasındaki benzerl ik nedir.  Kendimi nası l  
tanır ım, ben kimim? Soruları  peş peşe 
gel iyor insanın akl ına…
Âlem büyük bir insan, insan ise küçük bir 
âlem sözü i le ne deni lmek istenmiştir,  o 
insan hangi insandır? İnsanı kâmil ne 
demektir ? Al lah’ın Muhammed aynasında 
“Seni kendim için,  âlemi de senin için 
yara�ım” cümlesindeki sı rr ı  i lahi nedir? 
“Gizl i  bir hazineydim bi l inmekl iğimi 
murat e�im” hadisi  i le anlatı lmak istenen 
nedir? Her bir i  ayrı ayrı derin konu 
başl ıkları…
Evet,  bütün bu soruların cevaplarını merak 
edenlere aşk i le hakikati  arayanlara rahmet 
edi ld iği  aşikârdır.  Hakikati  arayan, 
sorgulayan beyinler Melami mürşid i 
kâmil ini samimi bir şeki lde aşk i le aramaya 
başladığında kendi ler ine rahmet edi ld iğini 
idrak edeceklerdir.
Bi l im insanları ;  TEK olan MUTLAK 
ZİHİNDEN bahsetmektedirler.  Ve her 
canl ı ,  her mahlûk halkedi lmiş olarak ,  bu 
mutlak zihin,  mutlak bi l incin içinde bir 
form olarak maddeleşmiş ve O’nunla yani 
mutlak olanla,  varl ıklarını 
sürdürmektedirler d iye düşündüklerini 
ancak bunun için henüz bir matematik 
model leme gel iştir i lemediğini 
vurgulamaktadırlar.
Melamet i lminde,  letafe�en kesafete bu 
nüzul ,  Al lah Hakk i le halk oluyor,  esma ve 
sı fatlarıyla görünürlüğe gelerek f i i l ler iyle 
tecel l i  ed iyor,  şekl inde i fade edi lmektedir.
Nisa suresi 126. aye�e;  Göklerdeki ve 

yerdeki hep A�ah’ındır ve A�ah her şeyi 
ihata eden (muhit) kuşatandır.’’  olarak 
buyrulmaktadır.  
Bu müteşabih ayetle anlatı lan ancak Melamet 
i lminde vahdani bir idrak i le idrak edi lebi l i r,  
müşahede edi lebi l i r ve yaşanabi l i r… 
Acaba TEK olan MUTLAK olan ve zamana ve 
mekâna göre değişmeyen VARLIK sadece 
i lmel yakınl ık boyutuyla idrak edi lebi l i r mi ,  
algı lanabi l i r mi?
Yani sadece i lmen sağlanan yakınl ık i le 
hakikate ulaşı labi l i r mi ,  HAKK olan vahit 
olanla hemdem olunabi l i r mi?
Kaldı ki  i lmin hakikatinde,  tevhit anlayışında 
her zerrede,  zerreden kürreye eşyanın özü, 
hakikati ,  Nuru Muhammed i le şenlenmiştir.  
Bu hakikate ,  mürşid i kâmilden nefes almadan, 
tevhit deryalarına dalmadan, kendi hayal 
varl ığını Hakk’ın varl ığında fani etmeden 
erişi lemiyeceğini ehlul lah i fade etmiştir.
Tarihte geçmişe ve ha�a günümüze,  bu 
anlayışta bu boyu�a baktığımız zaman Al lah 
dostları ,  vel i ler i ,  evl iyaları  bu noktaya nası l  
ulaşmışlar ve sır olmuşlardır ? Ki onlar bütün 
bu i l imlerin,  f izik olsun, matematik olsun vb.  
gibi bütün i l imlerin asl ına özüne hakikatine 
keşfen vakıf  olup bu hal üzere zevken 
yaşamaktadırlar?
İşte melamet anlayışında kâmil mürşid in rolü 
burada devreye girdiği  için,  madde ve mana 
i l işkisi  ÖZ olan Mutlak olan VARLIĞA 
ulaşma yolu ve evl iyaların nası l  i lmin bu 
hakikat boyutuna ulaştıkları ,  i şte bu hakikat 
i lmine vakıf  kâmil ler in öğretisiyle mümkün 
olabi lmektedir.  Çünkü onlar keşfen bu i lmin 
hakikatine vakı�ırlar.
Bi l im insanlarının da ehlul lah i le yakın 
olması ,  Melami mürşid i kâmil inden nefes 
alması ,  onları  bugün geld ikler i  bi l iş  

noktasından oluş noktasına taşıyabi leceği 
gibi ,  hakikatin kı l ı f ı  olan hayal perdesinin 
kalkması da sağlanabi lecektir.
Fussi let Suresi  53.ayetde buyrulduğu 
üzere ;  “İlerde biz onlara hem afakta hem 
enfüste,  nefislerinde ayetlerimizi öyle 
göstereceğiz ki nihayet onun Hakk olduğu 
kendilerine açıkça be�i olsun, kâfi değil  
mi bu ki R abbin her şeye şahit.”
“ i l im i l im bi lmektir,  i l im kendin bi lmektir,  
sen kendini bi lmezsin bu nice okumaktır’’ 
“Kendini bi lmek ise i l imlerin en yücesid ir” 
d iye buyurmaktadır mübarekler…
KENDİNİ TANI… SEN KİMSİN…
Ve hakikati  arayan bi l im insanlarına da 
seslenmiş olal ım, i lmel yakınl ıkla 
yetinmeyip aynel ve hakkel yakınl ıklarla 
hem kendini hem Rabb’ini ,  bi lme 
arzusunda olan bi l im insanlarına…

Ledün i lmi sona son olmayan hakikat 
i lmidir,  ledün okulunun kâmil ini arayıp,  
bulun ki öz olanın varl ığı  i le var olunduğu 
hakikati  müşahede edi lebi lsin… Ayrı l ık 
gayrı l ık yok , ama aynı l ık da yok , 
okyanusta damla olan bir damla nası l  ben 
okyanusum diyemezse,  ama ondan gayrı da 
deği lse ,   i şte bunu iy i düşünmek 
gerekiyor…
Bu da istidatlara bağl ı  olarak ,  akı l ,  düşünce 
ve tefekkür yoluyla insanoğluna veri lmiş.  
Ne zaman ki kendi nispi varl ığının 
olmadığını idrak eder,  hal i le tevhit eder,  
i şte ancak o zaman o hiçl iğin,  yokluğun 
içinden var olanın varl ığı  kendinden 
kendine kendiyle zuhur eder… 
Akledel im, sorgulayal ım arayal ım…   

Leyla ÖZEL

himayesinde,  sü�i hal lerden tek tek 
kurtulunarak ,  esfe le saf i l in deni len hayvani 
sı fatların ulvi ruha dönüşebi lmesi i le i lgi l i  
süreci hakkıyla yaşamak lazım. Yapın 
deni lenleri  yapıp,  yapmayın deni lenleri  
yapmayarak sabırla sü�i nefsin,  ulvi ruha 
dönüşümüne kendimizin şahitl ik etmesine 
izin vermel iy iz ki i rşat başlasın ve devam 
etsin…
Yani zahir i  aşkta da öyle deği l  midir ? 
Aşkını ,  sadakatini ,  güvenirl iğini ispat eden 
kazanır.  Al lah da,  bizim daha kapıdan girer 
girmez hep bana hep bana, hep i l im hep 
i l im dememize karşı l ık aşkını verir mi? 
İspatlamamızı ,  sadakatimizi göstermemizi 
istemez mi? İşte mürşid i kâmil mazharında 
Al lah’a âşık olabi lmek bu yolculukta onun 
ci lveyi i lahisine mazhar olabi lmek için de 
e lbe�e kendimizi ispat etmemiz gerekir.  
İşte buna sabredemeyenlerle ,  ben bi lmem 
demek yerine,  o öyle deği l ,  ben bi l i r im 
diyenlerle doldu taştı  asl ında dünya. 
Herkes rehber,  koç,  yol gösterici ,  yaşam 
koçu gibi ünvanlar veriyor kendine ama 
ortada mürit yok , yani i rade eden, isteyen 
yok . 
Hakkın çağrısına kulak veren çok azınl ıkta,  
mürşid i kâmil in varl ığının rahmet 
olduğunu bi len yok ki onlar kendi ler ine 
bağlamaz , d irek Al lah’a bağlarlar.  Al lah’tan 
başka varl ık yok sırr ını satırdan okuyarak 
nası l  çözebi l i r iz ki ? 
Melamet bunların hiç bir ine benzemez . 
TEK olan yegâne hakikat yoludur… O 
yüzden bu yolda mürşid i kâmilden nefes 
alarak onu Hakk bi l ip,  sıdkı sadakat ve 
sabırla Al lah’ın ipine sarı lanlar istidatları  
ölçüsünde asl ına,  özüne kavuşma 
potansiyel ine sahip olurlar…

Leyla ÖZEL

Melamet YoluMELAMET KURTULUŞA ERMEKTİR

29Melamet Yolu



Kendini bilen Rabbini bilir. Kendimizi tanımak, yaratılış amacımıza vasıl olmak ve 
hakikat ilmini zevk etmek isteyenler için bilgilendirici ve farkındalık oluşturucu 

yayınlar yapma amacı ile kanalımız hizmete girdi. 

Kanalımızdan dökülen inci damlaları, izleyicilere sunuluyor. Sorgulayan, öğrenmeye 
istekli, nereden geldiğini, nereye gideceğini araştıran, hakikati arayan herkesi 

kanallarımıza ABONE olmaya davet ediyoruz.

@melamilik_

Melami Mürşid-i Kâmili 20. Yüzyılın Büyük Evliyaları - 1 Esmanın Kendini Bilmek İstemesi

Hz. Mehdi ve Deccal Kimdir? Gerçek İrşad Nasıl Olmalı? Bilincini Temizleyen Kurtuluşa Erer

SEN, KENDİNİ SANDIĞIN SEN DEĞİLSİN!
KENDİNİ TANI!

30 Melamet Yolu



Melamet Yolu

BİR KONU
BİR YAZAR
AKIL SAHİPLERİ
TESLİMİYET
AKIL MERTEBELERİ
FARKEDİLMEYEN VEHİM VE ZAN
İNSAN OLMASAYDI ALLAH BİLİNMEZDİ
VARLIKTA DÜALİTE KARMAŞASI

32
36
40
44
45
48

31Melamet Yolu



Melamet Yolu
P eygamber Efendimiz “Akl ı  olmayanın 
dini yoktur.” Buyurmuş. İ lk insan 
Âdem`den günümüze peygamberlerin,  
vel i ler in,  bi lgeler in,  ar i�erin,  türlü 
suretlerden hakikati  anlatma gayretler i  
i lmi ledün sırlar ını damla damla artan 
dozda duyurmaları  öncel ikle akla hitap 
i ledir.  Başlangıç her zaman akı l la ve akla 
hitap i le olmuştur.  Her ne konuda olursa 
olsun sesleniş her zaman akı l  sahiplerine 
ve akla hitaben gerçekleşmiştir.  Akı l  
sahibi ,  akl ını kul lanan kul için sorgulama 
şar�ır.  Zaten sorgulanmayan hayat 
yaşanmaya değmez buyurulmaktadır.  
Öyle ya sorgulanmayan hayat rutin 
kal ıplar içinde zaman geçirmek manasına 
gel i r ki ,  öylesi  yaşayanlar bir bir gel i r bir 
bir gider.  Oysa sorgulayan ve varl ığın 
manasının peşinde koşanlar için her 
zaman yeni yeni sı r kapı ları  aralanmakta 
ve Al lah böylesi  kul larına Peygamberler,  
evl iyalar,  bi lge insanlar,  ar i�er kısacası  
olgun insan veya kâmil insan suretiyle 
tesir ederek i lmini ve cemal ini 
lütfetmektedir.  Tabi i  bu,  yaratı l ışı  
hakikat yönlü gel işime açık istidatlar için 
böyledir.  Malum her şey zı�ıyla kaimdir.  
Yani iy i ,  kötüyle ,  güzel ,  çirkinle ,  âl im, 
cahi l le ,  uzun, kısayla ,  zayıf ,  şişmanla,  
Hakk batı l la manasını pekiştirmektedir.

Hak ve hakikat yolunun tal ipler i  de 
yolun gereği olarak türlü türlü takl it  
yol lardan, saptır ıcı lardan yani mudi l  
esması mazharı olanlardan sıyrı larak 
hakikat seyrine devam etmekle 

vazi fe l id ir.  Ancak cümle yaratı lmış için 
hedef  aynı deği ld ir.  Tıpkı toplumsal 
yaşam gereği oluşan iş bölümünde 
olduğu gibi her bir varl ık yaratı l ış  
amacına yani istidadına göre bir 
olgunlaşma sürecini f ıtratı  gereği takip 
eder.  Yani yaratı l ış  i le birl ikte her f ıtrat 
seyrini kendi f ıtr i  özel l ikler iyle 
sürdürür.  Öyleyse her bir f ıtrat için aynı 
hedefin olamayacağı çok açıktır.  Necis 
böceği ve arı  misal i  i le bu konu şöyle 
izah edi l i r :  Malum necis böceği bir d ışkı 
parçasını top hal ine getir ir ve nereye 
giderse yanında taşır.  O pisl ik parçası  
d iğerler ine göre,  yani pisl iği  pisl ik 
olarak algı layanlara göre pisl iktir ve 
dolayısıyla da algı layanı cezbetmez , 
uzak durur.  Oysa necis böceği için o bir 
gıdadır ve gıdasını bırakmak istemez . 
Bir arı  için pisl ik parçası  cazip deği ld ir 
ama necis böceği için de bal cazip 
deği ld ir.  Burada tartışı lacak bir konu da 
yoktur.  Her ikisi  de f ıtratına yani 
yaratı l ış  amacına hizmet ederken 
yerinde ve yerine uygun bir meşgul iyet 
içinde yaşar.  Yani yaratı l ış  amacına 
hizmet etmektedir.  Anlaşı lacağı gibi bir 
yanda necis böceğine ya da diğer yanda 
arıya neden buradasın? Neden böylesin? 
Soruları  saçma olacaktır.  Zaten bu 
soruları  soracak insan dışında bir 
yaratık da yoktur.  Meratibi tevhit 
dersler i  i le sal ike varl ık bi lgisi  de 
veri lmektedir.  Bu varl ık i lmi letafe�en, 
kesafete cümle varl ığı  kapsar.  Letafe�en, 
kesafete derken; örneğin su buharı 

AKIL SAHİPLERİ
lati�ir.  Buharken insan için görünmez 
haldedir.  Ancak buhar suya ve daha katı  
hal i  olan buza dönüştüğünde artık 
görünür olur.  Cümle varl ık da aynen su 
buharı örneğinde olduğu gibi letafe�en, 
kesafete nüzul i le vücut bulur ve 
meratibi tevhit terbiyesi  i le sal ike bu 
i l im kâmil mürşit taraf ından aktarı l ı r.  
Evet ,  konumuza kaldığımız yerden 
devam edecek olursak ; cümle varl ık 
yerl i  yerinde halk edi lmiştir ve yerinde 
güzeldir.  Her bir i  kendi f ıtr i  
özel l ikler ini zuhura taşır.  Öyleyse cümle 
varl ıkta bu gerçeği kabul i le hareket 
etmek insan üzerine düşen görevdir.  
Mertebelere göre varl ık tasnif i  
yapı ld ığında cemadat (taş,  toprak ,  
maden),  nebatat (bitki ler) ,  hayvanat 
mertebelerinde bulunan mevcudat akl i  
melekeye sahip olmadığından kendi 
içinde bir sorgulama söz konusu olamaz . 
İnsan yönüyle konuya yaklaşı ld ığında 
ise ,  aşağı mertebelerde yani cemadat,  
nebadat ve hayvanat mertebelerinde 
bulunan mahlûkat insana muhatap 
deği ld ir.  Böyle olunca da hiç kimse bir 
kediye “sen neden köpek gibi 
havlamıyorsun? Sorusunu sormaz. Ya da 
bir köpeğe neden fare yakalamıyorsun? 
Demez.” Akı l  sahibi insan açısından 
kendi mertebesi  d ışındaki mahlûkatın 
yerinde kabulü kaçını lmazdır.  Çünkü 
tasnif  dahi akı l  sahibi insan taraf ından 
yapı lmaktadır.  Geri kalan cümle 
mükevvena�a ise bu yönlü bir i lgi  
mümkün deği ld ir.  Fark edi lecek olursa 
akı l  sahibi insan olarak çok kritik bir 
tasnif  i le insan içinde de bir ayrım 
yapmaktayız .  Bu ayrım da 
kaçını lmazdır.  Çünkü her sure�en insan 

gerçek manasıyla insan deği ld ir.  
İnsandan kasıt esasında kâmil insandır.  
Diğer türlüsüne ise beşer denir.  Yani 
sureten insan sireten hayvan. Bu tasnif  
de tevhit kitabı Kur’an-ı  Kerim`de 
Furkan Suresi 77. ayeti kerimesinde: 
“Yoksa sen onların çoğunun gerçekten 
işi�iklerini,  akle�iklerini mi 
sanıyorsun? Gerçekte onlar hayvanlar 
gibidirler,  ha�a yolca hayvandan daha 
şaşkındırlar.”  Şekl inde e le al ınmıştır.  
Görülüyor ki ,  beşer varl ık ,  akleden ve 
akletmeyen olarak akı l  temel inde 
ayrıma tabi tutulmuştur.  Akletmeyenler 
ise hal iyle hayvan mertebesine ha�a 
daha aşağısına layık görülmüştür.  İşte 
varl ık sahnesinde beşer bedeniyle akı l  
sahibi olan,  akleden insan 
yaratı lmışların en şere�isi ,  yücesi  olarak 
yüce yaratıcı  taraf ından muhatap kabul 
edi lmiştir.  

Peki ,  beşer ve insan (Âdem) arasında ne 
fark vardır ? Bu soruya Kur’an-ı  
Kerimden ‘ ’Ahzab Suresi’’  72. ayetle 
cevap verelim;
“Biz o emaneti göklere,  yere ve dağlara 
arz e�ik, onlar, onu yüklenmeye 
yanaşmadılar, ondan korktular da onu 
insan yüklendi. O gerçekten çok zalim 
ve çok cahildir.”  Ayeti  kerimede 
beşerden zal im ve cahi l  olarak 
bahsedi lmektedir.  Burada da yukarıda 
da bahsi geçmiş olan akletmeyen sureten 
insana işaret edi lmektedir.  

Bakara Suresi  30.  ayeti  kerimede ise ;
“Bir zamanlar R abbin meleklere; ”Ben 
yeryüzünde bir halife yaratacağım” 
demişti .  (Melekler):” Orada 

bozgunculuk yapacak ve kan dökecek 
birisini mi yaratacaksın? Oysa biz seni 
överek tesbih ediyor ve seni takdis 
ediyoruz.” Dediler.  (R abbin): “Ben 
sizin bilmediklerinizi bilirim.” Dedi .
Aye�e Meleklerin cevabından beşeri  
bozgunculuk yapan ve kan döken olarak 
bi ld ikler i  anlaşı lmakta.  Öyleyse burada 
yaratı lacak olan hal i fenin (insan) zaten 
var olan beşerden zuhura geleceği 
anlaşı lmaktadır.  Öyleyse şu gerçek çok 
açık biçimde anlaşı l ıyor,  her ne kadar 
sureten benzerl ik söz konusu olsa da 
insan deni len varl ık i le beşer olarak 
işaret edi len varl ık aynı deği ld ir.  Evet ,  
her ikisinde de iki  e l ,  iki  ayak ,  iki  göz ,  iki  
kulak gibi f iziksel  özel l ikler aynıdır.  
Ancak siret yönüyle e le al ındığında 
bir isi  hayvan vasf ında tari�e beşer,  
d iğeri  ise Âdem vasf ında kâmil insandır.  
Beşerden ademiyete ya da kâmil insana 
dönüşüm ise y ine Kur’an-ı  Kerimde 
İnsan suresi  1.  ayeti  kerimede ;
“Gerçekten insanın üzerinden 
dehirden (zamandan) öyle bir müddet 
geldi ki o zaman o, anılmaya değer bir 
şey değildi.”  Buyurulmaktadır.  Bakın 
işte burada kâmil insan ve beşer 
buluşması öncesinden bahsedi lmektedir.  
Beşer için anı lmaya değer bir ŞEY 
deği ld i buyurulmaktadır.  
Evet ,  konumuza her bir varl ığın f ıtratı  
üzere yaşam sürdüğünden devam 
edel im. Eşyanın f ıtratı ,  akı l  sahibi insan 
taraf ında kolayl ıkla kabul edi lmekle 
birl ikte konu beşer varl ığa yani sureten 
insana geld iğinde akı l  sahipleri  de 
f iziksel  benzerl ikten dolayı her bir 
beşerden insan vasf ında tutum ve 
davranış bekler hale gelmektedir.  Tabi 

d iğer mertebelerde f iziksel  bel i rginl ik 
her mertebede dahi çok bel irgin alt 
sını�ara ayrı lmakta iken, örneğin 
hayvanat mertebesinde kedi ,  köpek , at ,  
kuş,  kaplan… vesaire hayvanların 
tamamı hayvanat mertebesinde iken 
şeklen de farkl ı l ıkları  bariz bel irgin 
durumdayken söz konusu sureten insan 
sireten beşer olanlarda bu bel irginl ik 
kaybolmaktadır.  Bu nedenle de her bir 
beşerden örneğin iy i huylu olmak , 
çal ışkan olmak , yardımsever olmak ve 
benzeri kâmil insan özel l ikler i  beklenir.  
Oysaki hem mertebesi  bakımından hem 
de f ıtratı  yani yaratı l ış  amacı 
bakımından tüm beşerin bu özel l ikler i  
taşıması mümkün deği ld ir.  Varl ık 
zıtlarla kaimdir.  Zıtlar zuhurda 
olmadan denge olmaz . Denge olmadan 
devamlı l ık olmaz . Yani düzen olmaz . 
Her kaostan bir düzen doğmaktadır.  
Şunu demek istiyoruz ki her bir varl ığın 
bir yaratı l ış  amacı (f ıtrat) vardır.  Her 
bir varl ık yaratı l ış  amacına göre yaşam 
sahnesinde zuhur bulduğuna göre f ıtratı  
gereği yapması gerekeni yapar.  Fıtratı  
insan olma yönlü ise hidayetle ,  başka 
türlü ise de türüne göre olgunlaşır.  
Burada bizim hedef  kitlemiz akı l  sahibi 
ve hidayet yönlü terbiye olabi lecek 
istida�a olanları  kapsamaktadır.  Akı l  
sahibi ve hidayet yönlü i fadeleri  dahi bir 
tasni�ir.  Ancak mesele kesinl ikle varl ık 
içinde tefr ika yapmak deği ld ir ve 
olamaz . Çünkü hedef  tevhi�ir.  Tevhit 
hedefiyle hareket edi l i rken varl ıkta 
tefr ika yoluna gitmek veya o yönlü 
davranış sergi lemek meratibi tevhit 
terbiyesinin tabiatına aykır ıd ır.  Öyleyse 
olması gereken şudur ;  her bir varl ığı  

istidadına veya f ıtratına göre 
tanımaya çal ışmak ve sure�en 
sirete dönerek eşyanın hakikatine 
agâh olmayı başarabi lmektir.  
Bunun gerçekleşmesi ise öncel ikle 
kendi bedenimizde siretin 
müşahedesi  ve nihaye�e hal i le 
tecrübesiyle kesinl ik kazanır.  Yani 
akı l  sahibi için olması gereken her 
bir varl ığı  yerinde kabul i le kendi 
vücut ülkesinde “kendini ve 
Rabbini (f ıtrat) bi lmektir.” Bu 
cümleden hareketle y ine suret 
yönlü sonuçlar çıkarı labi l i r olsa da 
konu kemala�ır.  Kamil insana 
dönüşüm, yani sireten insan diğer 
bir i fadeyle kul olabi lmektir.  
Kul luk süreci akı l  sahibi olanlar 
için İnsan suresi  1.  ayeti  kerimede 
buyurulduğu gibi kâmil mürşitle 
buluşunca başlar.  Bakın surenin 
ismi bi le manasıyla müsemmadır.  
Öyleyse yüzeysel ve sadece i lmi 
çal ışmalar i le sonuç almak 
mümkün deği ld ir.  kâmil mürşit 
olmadan terbiye gerçekleşmez . 
İ lmen bi l iş,  sadece bi lgi  yükü 
oluşturur.  Yani akı l  sahibi olan için 
i l im kâmil mürşitle buluşma 
vesi lesi  olacaktır.  Sadece i l imle 
insan tek kanatl ı  kuşa benzer 
uçamaz. Ancak kâmil mürşide 
tesl imiyetle birl ikte i l im ve aşk 
sal iki  çi� kanatl ı  kuşa çevir ir.  İşte o 
zaman noktanın özüne seyranı 
başlar.   

Mustafa ERKAN

32 Melamet Yolu



Melamet Yolu
P eygamber Efendimiz “Akl ı  olmayanın 
dini yoktur.” Buyurmuş. İ lk insan 
Âdem`den günümüze peygamberlerin,  
vel i ler in,  bi lgeler in,  ar i�erin,  türlü 
suretlerden hakikati  anlatma gayretler i  
i lmi ledün sırlar ını damla damla artan 
dozda duyurmaları  öncel ikle akla hitap 
i ledir.  Başlangıç her zaman akı l la ve akla 
hitap i le olmuştur.  Her ne konuda olursa 
olsun sesleniş her zaman akı l  sahiplerine 
ve akla hitaben gerçekleşmiştir.  Akı l  
sahibi ,  akl ını kul lanan kul için sorgulama 
şar�ır.  Zaten sorgulanmayan hayat 
yaşanmaya değmez buyurulmaktadır.  
Öyle ya sorgulanmayan hayat rutin 
kal ıplar içinde zaman geçirmek manasına 
gel i r ki ,  öylesi  yaşayanlar bir bir gel i r bir 
bir gider.  Oysa sorgulayan ve varl ığın 
manasının peşinde koşanlar için her 
zaman yeni yeni sı r kapı ları  aralanmakta 
ve Al lah böylesi  kul larına Peygamberler,  
evl iyalar,  bi lge insanlar,  ar i�er kısacası  
olgun insan veya kâmil insan suretiyle 
tesir ederek i lmini ve cemal ini 
lütfetmektedir.  Tabi i  bu,  yaratı l ışı  
hakikat yönlü gel işime açık istidatlar için 
böyledir.  Malum her şey zı�ıyla kaimdir.  
Yani iy i ,  kötüyle ,  güzel ,  çirkinle ,  âl im, 
cahi l le ,  uzun, kısayla ,  zayıf ,  şişmanla,  
Hakk batı l la manasını pekiştirmektedir.

Hak ve hakikat yolunun tal ipler i  de 
yolun gereği olarak türlü türlü takl it  
yol lardan, saptır ıcı lardan yani mudi l  
esması mazharı olanlardan sıyrı larak 
hakikat seyrine devam etmekle 

vazi fe l id ir.  Ancak cümle yaratı lmış için 
hedef  aynı deği ld ir.  Tıpkı toplumsal 
yaşam gereği oluşan iş bölümünde 
olduğu gibi her bir varl ık yaratı l ış  
amacına yani istidadına göre bir 
olgunlaşma sürecini f ıtratı  gereği takip 
eder.  Yani yaratı l ış  i le birl ikte her f ıtrat 
seyrini kendi f ıtr i  özel l ikler iyle 
sürdürür.  Öyleyse her bir f ıtrat için aynı 
hedefin olamayacağı çok açıktır.  Necis 
böceği ve arı  misal i  i le bu konu şöyle 
izah edi l i r :  Malum necis böceği bir d ışkı 
parçasını top hal ine getir ir ve nereye 
giderse yanında taşır.  O pisl ik parçası  
d iğerler ine göre,  yani pisl iği  pisl ik 
olarak algı layanlara göre pisl iktir ve 
dolayısıyla da algı layanı cezbetmez , 
uzak durur.  Oysa necis böceği için o bir 
gıdadır ve gıdasını bırakmak istemez . 
Bir arı  için pisl ik parçası  cazip deği ld ir 
ama necis böceği için de bal cazip 
deği ld ir.  Burada tartışı lacak bir konu da 
yoktur.  Her ikisi  de f ıtratına yani 
yaratı l ış  amacına hizmet ederken 
yerinde ve yerine uygun bir meşgul iyet 
içinde yaşar.  Yani yaratı l ış  amacına 
hizmet etmektedir.  Anlaşı lacağı gibi bir 
yanda necis böceğine ya da diğer yanda 
arıya neden buradasın? Neden böylesin? 
Soruları  saçma olacaktır.  Zaten bu 
soruları  soracak insan dışında bir 
yaratık da yoktur.  Meratibi tevhit 
dersler i  i le sal ike varl ık bi lgisi  de 
veri lmektedir.  Bu varl ık i lmi letafe�en, 
kesafete cümle varl ığı  kapsar.  Letafe�en, 
kesafete derken; örneğin su buharı 

lati�ir.  Buharken insan için görünmez 
haldedir.  Ancak buhar suya ve daha katı  
hal i  olan buza dönüştüğünde artık 
görünür olur.  Cümle varl ık da aynen su 
buharı örneğinde olduğu gibi letafe�en, 
kesafete nüzul i le vücut bulur ve 
meratibi tevhit terbiyesi  i le sal ike bu 
i l im kâmil mürşit taraf ından aktarı l ı r.  
Evet ,  konumuza kaldığımız yerden 
devam edecek olursak ; cümle varl ık 
yerl i  yerinde halk edi lmiştir ve yerinde 
güzeldir.  Her bir i  kendi f ıtr i  
özel l ikler ini zuhura taşır.  Öyleyse cümle 
varl ıkta bu gerçeği kabul i le hareket 
etmek insan üzerine düşen görevdir.  
Mertebelere göre varl ık tasnif i  
yapı ld ığında cemadat (taş,  toprak ,  
maden),  nebatat (bitki ler) ,  hayvanat 
mertebelerinde bulunan mevcudat akl i  
melekeye sahip olmadığından kendi 
içinde bir sorgulama söz konusu olamaz . 
İnsan yönüyle konuya yaklaşı ld ığında 
ise ,  aşağı mertebelerde yani cemadat,  
nebadat ve hayvanat mertebelerinde 
bulunan mahlûkat insana muhatap 
deği ld ir.  Böyle olunca da hiç kimse bir 
kediye “sen neden köpek gibi 
havlamıyorsun? Sorusunu sormaz. Ya da 
bir köpeğe neden fare yakalamıyorsun? 
Demez.” Akı l  sahibi insan açısından 
kendi mertebesi  d ışındaki mahlûkatın 
yerinde kabulü kaçını lmazdır.  Çünkü 
tasnif  dahi akı l  sahibi insan taraf ından 
yapı lmaktadır.  Geri kalan cümle 
mükevvena�a ise bu yönlü bir i lgi  
mümkün deği ld ir.  Fark edi lecek olursa 
akı l  sahibi insan olarak çok kritik bir 
tasnif  i le insan içinde de bir ayrım 
yapmaktayız .  Bu ayrım da 
kaçını lmazdır.  Çünkü her sure�en insan 

gerçek manasıyla insan deği ld ir.  
İnsandan kasıt esasında kâmil insandır.  
Diğer türlüsüne ise beşer denir.  Yani 
sureten insan sireten hayvan. Bu tasnif  
de tevhit kitabı Kur’an-ı  Kerim`de 
Furkan Suresi 77. ayeti kerimesinde: 
“Yoksa sen onların çoğunun gerçekten 
işi�iklerini,  akle�iklerini mi 
sanıyorsun? Gerçekte onlar hayvanlar 
gibidirler,  ha�a yolca hayvandan daha 
şaşkındırlar.”  Şekl inde e le al ınmıştır.  
Görülüyor ki ,  beşer varl ık ,  akleden ve 
akletmeyen olarak akı l  temel inde 
ayrıma tabi tutulmuştur.  Akletmeyenler 
ise hal iyle hayvan mertebesine ha�a 
daha aşağısına layık görülmüştür.  İşte 
varl ık sahnesinde beşer bedeniyle akı l  
sahibi olan,  akleden insan 
yaratı lmışların en şere�isi ,  yücesi  olarak 
yüce yaratıcı  taraf ından muhatap kabul 
edi lmiştir.  

Peki ,  beşer ve insan (Âdem) arasında ne 
fark vardır ? Bu soruya Kur’an-ı  
Kerimden ‘ ’Ahzab Suresi’’  72. ayetle 
cevap verelim;
“Biz o emaneti göklere,  yere ve dağlara 
arz e�ik, onlar, onu yüklenmeye 
yanaşmadılar, ondan korktular da onu 
insan yüklendi.  O gerçekten çok zalim 
ve çok cahildir.”  Ayeti  kerimede 
beşerden zal im ve cahi l  olarak 
bahsedi lmektedir.  Burada da yukarıda 
da bahsi geçmiş olan akletmeyen sureten 
insana işaret edi lmektedir.  

Bakara Suresi  30.  ayeti  kerimede ise ;
“Bir zamanlar R abbin meleklere; ”Ben 
yeryüzünde bir halife yaratacağım” 
demişti .  (Melekler):” Orada 

AKIL SAHİPLERİ

bozgunculuk yapacak ve kan dökecek 
birisini mi yaratacaksın? Oysa biz seni 
överek tesbih ediyor ve seni takdis 
ediyoruz.” Dediler.  (R abbin): “Ben 
sizin bilmediklerinizi bilirim.” Dedi .
Aye�e Meleklerin cevabından beşeri  
bozgunculuk yapan ve kan döken olarak 
bi ld ikler i  anlaşı lmakta.  Öyleyse burada 
yaratı lacak olan hal i fenin (insan) zaten 
var olan beşerden zuhura geleceği 
anlaşı lmaktadır.  Öyleyse şu gerçek çok 
açık biçimde anlaşı l ıyor,  her ne kadar 
sureten benzerl ik söz konusu olsa da 
insan deni len varl ık i le beşer olarak 
işaret edi len varl ık aynı deği ld ir.  Evet ,  
her ikisinde de iki  e l ,  iki  ayak ,  iki  göz ,  iki  
kulak gibi f iziksel  özel l ikler aynıdır.  
Ancak siret yönüyle e le al ındığında 
bir isi  hayvan vasf ında tari�e beşer,  
d iğeri  ise Âdem vasf ında kâmil insandır.  
Beşerden ademiyete ya da kâmil insana 
dönüşüm ise y ine Kur’an-ı  Kerimde 
İnsan suresi  1.  ayeti  kerimede ;
“Gerçekten insanın üzerinden 
dehirden (zamandan) öyle bir müddet 
geldi ki o zaman o, anılmaya değer bir 
şey değildi.”  Buyurulmaktadır.  Bakın 
işte burada kâmil insan ve beşer 
buluşması öncesinden bahsedi lmektedir.  
Beşer için anı lmaya değer bir ŞEY 
deği ld i buyurulmaktadır.  
Evet ,  konumuza her bir varl ığın f ıtratı  
üzere yaşam sürdüğünden devam 
edel im. Eşyanın f ıtratı ,  akı l  sahibi insan 
taraf ında kolayl ıkla kabul edi lmekle 
birl ikte konu beşer varl ığa yani sureten 
insana geld iğinde akı l  sahipleri  de 
f iziksel  benzerl ikten dolayı her bir 
beşerden insan vasf ında tutum ve 
davranış bekler hale gelmektedir.  Tabi 

d iğer mertebelerde f iziksel  bel i rginl ik 
her mertebede dahi çok bel irgin alt 
sını�ara ayrı lmakta iken, örneğin 
hayvanat mertebesinde kedi ,  köpek , at ,  
kuş,  kaplan… vesaire hayvanların 
tamamı hayvanat mertebesinde iken 
şeklen de farkl ı l ıkları  bariz bel irgin 
durumdayken söz konusu sureten insan 
sireten beşer olanlarda bu bel irginl ik 
kaybolmaktadır.  Bu nedenle de her bir 
beşerden örneğin iy i huylu olmak , 
çal ışkan olmak , yardımsever olmak ve 
benzeri kâmil insan özel l ikler i  beklenir.  
Oysaki hem mertebesi  bakımından hem 
de f ıtratı  yani yaratı l ış  amacı 
bakımından tüm beşerin bu özel l ikler i  
taşıması mümkün deği ld ir.  Varl ık 
zıtlarla kaimdir.  Zıtlar zuhurda 
olmadan denge olmaz . Denge olmadan 
devamlı l ık olmaz . Yani düzen olmaz . 
Her kaostan bir düzen doğmaktadır.  
Şunu demek istiyoruz ki her bir varl ığın 
bir yaratı l ış  amacı (f ıtrat) vardır.  Her 
bir varl ık yaratı l ış  amacına göre yaşam 
sahnesinde zuhur bulduğuna göre f ıtratı  
gereği yapması gerekeni yapar.  Fıtratı  
insan olma yönlü ise hidayetle ,  başka 
türlü ise de türüne göre olgunlaşır.  
Burada bizim hedef  kitlemiz akı l  sahibi 
ve hidayet yönlü terbiye olabi lecek 
istida�a olanları  kapsamaktadır.  Akı l  
sahibi ve hidayet yönlü i fadeleri  dahi bir 
tasni�ir.  Ancak mesele kesinl ikle varl ık 
içinde tefr ika yapmak deği ld ir ve 
olamaz . Çünkü hedef  tevhi�ir.  Tevhit 
hedefiyle hareket edi l i rken varl ıkta 
tefr ika yoluna gitmek veya o yönlü 
davranış sergi lemek meratibi tevhit 
terbiyesinin tabiatına aykır ıd ır.  Öyleyse 
olması gereken şudur ;  her bir varl ığı  

istidadına veya f ıtratına göre 
tanımaya çal ışmak ve sure�en 
sirete dönerek eşyanın hakikatine 
agâh olmayı başarabi lmektir.  
Bunun gerçekleşmesi ise öncel ikle 
kendi bedenimizde siretin 
müşahedesi  ve nihaye�e hal i le 
tecrübesiyle kesinl ik kazanır.  Yani 
akı l  sahibi için olması gereken her 
bir varl ığı  yerinde kabul i le kendi 
vücut ülkesinde “kendini ve 
Rabbini (f ıtrat) bi lmektir.” Bu 
cümleden hareketle y ine suret 
yönlü sonuçlar çıkarı labi l i r olsa da 
konu kemala�ır.  Kamil insana 
dönüşüm, yani sireten insan diğer 
bir i fadeyle kul olabi lmektir.  
Kul luk süreci akı l  sahibi olanlar 
için İnsan suresi  1.  ayeti  kerimede 
buyurulduğu gibi kâmil mürşitle 
buluşunca başlar.  Bakın surenin 
ismi bi le manasıyla müsemmadır.  
Öyleyse yüzeysel ve sadece i lmi 
çal ışmalar i le sonuç almak 
mümkün deği ld ir.  kâmil mürşit 
olmadan terbiye gerçekleşmez . 
İ lmen bi l iş,  sadece bi lgi  yükü 
oluşturur.  Yani akı l  sahibi olan için 
i l im kâmil mürşitle buluşma 
vesi lesi  olacaktır.  Sadece i l imle 
insan tek kanatl ı  kuşa benzer 
uçamaz. Ancak kâmil mürşide 
tesl imiyetle birl ikte i l im ve aşk 
sal iki  çi� kanatl ı  kuşa çevir ir.  İşte o 
zaman noktanın özüne seyranı 
başlar.   

Mustafa ERKAN

33Melamet Yolu



P eygamber Efendimiz “Akl ı  olmayanın 
dini yoktur.” Buyurmuş. İ lk insan 
Âdem`den günümüze peygamberlerin,  
vel i ler in,  bi lgeler in,  ar i�erin,  türlü 
suretlerden hakikati  anlatma gayretler i  
i lmi ledün sırlar ını damla damla artan 
dozda duyurmaları  öncel ikle akla hitap 
i ledir.  Başlangıç her zaman akı l la ve akla 
hitap i le olmuştur.  Her ne konuda olursa 
olsun sesleniş her zaman akı l  sahiplerine 
ve akla hitaben gerçekleşmiştir.  Akı l  
sahibi ,  akl ını kul lanan kul için sorgulama 
şar�ır.  Zaten sorgulanmayan hayat 
yaşanmaya değmez buyurulmaktadır.  
Öyle ya sorgulanmayan hayat rutin 
kal ıplar içinde zaman geçirmek manasına 
gel i r ki ,  öylesi  yaşayanlar bir bir gel i r bir 
bir gider.  Oysa sorgulayan ve varl ığın 
manasının peşinde koşanlar için her 
zaman yeni yeni sı r kapı ları  aralanmakta 
ve Al lah böylesi  kul larına Peygamberler,  
evl iyalar,  bi lge insanlar,  ar i�er kısacası  
olgun insan veya kâmil insan suretiyle 
tesir ederek i lmini ve cemal ini 
lütfetmektedir.  Tabi i  bu,  yaratı l ışı  
hakikat yönlü gel işime açık istidatlar için 
böyledir.  Malum her şey zı�ıyla kaimdir.  
Yani iy i ,  kötüyle ,  güzel ,  çirkinle ,  âl im, 
cahi l le ,  uzun, kısayla ,  zayıf ,  şişmanla,  
Hakk batı l la manasını pekiştirmektedir.

Hak ve hakikat yolunun tal ipler i  de 
yolun gereği olarak türlü türlü takl it  
yol lardan, saptır ıcı lardan yani mudi l  
esması mazharı olanlardan sıyrı larak 
hakikat seyrine devam etmekle 

vazi fe l id ir.  Ancak cümle yaratı lmış için 
hedef  aynı deği ld ir.  Tıpkı toplumsal 
yaşam gereği oluşan iş bölümünde 
olduğu gibi her bir varl ık yaratı l ış  
amacına yani istidadına göre bir 
olgunlaşma sürecini f ıtratı  gereği takip 
eder.  Yani yaratı l ış  i le birl ikte her f ıtrat 
seyrini kendi f ıtr i  özel l ikler iyle 
sürdürür.  Öyleyse her bir f ıtrat için aynı 
hedefin olamayacağı çok açıktır.  Necis 
böceği ve arı  misal i  i le bu konu şöyle 
izah edi l i r :  Malum necis böceği bir d ışkı 
parçasını top hal ine getir ir ve nereye 
giderse yanında taşır.  O pisl ik parçası  
d iğerler ine göre,  yani pisl iği  pisl ik 
olarak algı layanlara göre pisl iktir ve 
dolayısıyla da algı layanı cezbetmez , 
uzak durur.  Oysa necis böceği için o bir 
gıdadır ve gıdasını bırakmak istemez . 
Bir arı  için pisl ik parçası  cazip deği ld ir 
ama necis böceği için de bal cazip 
deği ld ir.  Burada tartışı lacak bir konu da 
yoktur.  Her ikisi  de f ıtratına yani 
yaratı l ış  amacına hizmet ederken 
yerinde ve yerine uygun bir meşgul iyet 
içinde yaşar.  Yani yaratı l ış  amacına 
hizmet etmektedir.  Anlaşı lacağı gibi bir 
yanda necis böceğine ya da diğer yanda 
arıya neden buradasın? Neden böylesin? 
Soruları  saçma olacaktır.  Zaten bu 
soruları  soracak insan dışında bir 
yaratık da yoktur.  Meratibi tevhit 
dersler i  i le sal ike varl ık bi lgisi  de 
veri lmektedir.  Bu varl ık i lmi letafe�en, 
kesafete cümle varl ığı  kapsar.  Letafe�en, 
kesafete derken; örneğin su buharı 

lati�ir.  Buharken insan için görünmez 
haldedir.  Ancak buhar suya ve daha katı  
hal i  olan buza dönüştüğünde artık 
görünür olur.  Cümle varl ık da aynen su 
buharı örneğinde olduğu gibi letafe�en, 
kesafete nüzul i le vücut bulur ve 
meratibi tevhit terbiyesi  i le sal ike bu 
i l im kâmil mürşit taraf ından aktarı l ı r.  
Evet ,  konumuza kaldığımız yerden 
devam edecek olursak ; cümle varl ık 
yerl i  yerinde halk edi lmiştir ve yerinde 
güzeldir.  Her bir i  kendi f ıtr i  
özel l ikler ini zuhura taşır.  Öyleyse cümle 
varl ıkta bu gerçeği kabul i le hareket 
etmek insan üzerine düşen görevdir.  
Mertebelere göre varl ık tasnif i  
yapı ld ığında cemadat (taş,  toprak ,  
maden),  nebatat (bitki ler) ,  hayvanat 
mertebelerinde bulunan mevcudat akl i  
melekeye sahip olmadığından kendi 
içinde bir sorgulama söz konusu olamaz . 
İnsan yönüyle konuya yaklaşı ld ığında 
ise ,  aşağı mertebelerde yani cemadat,  
nebadat ve hayvanat mertebelerinde 
bulunan mahlûkat insana muhatap 
deği ld ir.  Böyle olunca da hiç kimse bir 
kediye “sen neden köpek gibi 
havlamıyorsun? Sorusunu sormaz. Ya da 
bir köpeğe neden fare yakalamıyorsun? 
Demez.” Akı l  sahibi insan açısından 
kendi mertebesi  d ışındaki mahlûkatın 
yerinde kabulü kaçını lmazdır.  Çünkü 
tasnif  dahi akı l  sahibi insan taraf ından 
yapı lmaktadır.  Geri kalan cümle 
mükevvena�a ise bu yönlü bir i lgi  
mümkün deği ld ir.  Fark edi lecek olursa 
akı l  sahibi insan olarak çok kritik bir 
tasnif  i le insan içinde de bir ayrım 
yapmaktayız .  Bu ayrım da 
kaçını lmazdır.  Çünkü her sure�en insan 

gerçek manasıyla insan deği ld ir.  
İnsandan kasıt esasında kâmil insandır.  
Diğer türlüsüne ise beşer denir.  Yani 
sureten insan sireten hayvan. Bu tasnif  
de tevhit kitabı Kur’an-ı  Kerim`de 
Furkan Suresi 77. ayeti kerimesinde: 
“Yoksa sen onların çoğunun gerçekten 
işi�iklerini,  akle�iklerini mi 
sanıyorsun? Gerçekte onlar hayvanlar 
gibidirler,  ha�a yolca hayvandan daha 
şaşkındırlar.”  Şekl inde e le al ınmıştır.  
Görülüyor ki ,  beşer varl ık ,  akleden ve 
akletmeyen olarak akı l  temel inde 
ayrıma tabi tutulmuştur.  Akletmeyenler 
ise hal iyle hayvan mertebesine ha�a 
daha aşağısına layık görülmüştür.  İşte 
varl ık sahnesinde beşer bedeniyle akı l  
sahibi olan,  akleden insan 
yaratı lmışların en şere�isi ,  yücesi  olarak 
yüce yaratıcı  taraf ından muhatap kabul 
edi lmiştir.  

Peki ,  beşer ve insan (Âdem) arasında ne 
fark vardır ? Bu soruya Kur’an-ı  
Kerimden ‘ ’Ahzab Suresi’’  72. ayetle 
cevap verelim;
“Biz o emaneti göklere,  yere ve dağlara 
arz e�ik, onlar, onu yüklenmeye 
yanaşmadılar, ondan korktular da onu 
insan yüklendi.  O gerçekten çok zalim 
ve çok cahildir.”  Ayeti  kerimede 
beşerden zal im ve cahi l  olarak 
bahsedi lmektedir.  Burada da yukarıda 
da bahsi geçmiş olan akletmeyen sureten 
insana işaret edi lmektedir.  

Bakara Suresi  30.  ayeti  kerimede ise ;
“Bir zamanlar R abbin meleklere; ”Ben 
yeryüzünde bir halife yaratacağım” 
demişti .  (Melekler):” Orada 

bozgunculuk yapacak ve kan dökecek 
birisini mi yaratacaksın? Oysa biz seni 
överek tesbih ediyor ve seni takdis 
ediyoruz.” Dediler.  (R abbin): “Ben 
sizin bilmediklerinizi bilirim.” Dedi .
Aye�e Meleklerin cevabından beşeri  
bozgunculuk yapan ve kan döken olarak 
bi ld ikler i  anlaşı lmakta.  Öyleyse burada 
yaratı lacak olan hal i fenin (insan) zaten 
var olan beşerden zuhura geleceği 
anlaşı lmaktadır.  Öyleyse şu gerçek çok 
açık biçimde anlaşı l ıyor,  her ne kadar 
sureten benzerl ik söz konusu olsa da 
insan deni len varl ık i le beşer olarak 
işaret edi len varl ık aynı deği ld ir.  Evet ,  
her ikisinde de iki  e l ,  iki  ayak ,  iki  göz ,  iki  
kulak gibi f iziksel  özel l ikler aynıdır.  
Ancak siret yönüyle e le al ındığında 
bir isi  hayvan vasf ında tari�e beşer,  
d iğeri  ise Âdem vasf ında kâmil insandır.  
Beşerden ademiyete ya da kâmil insana 
dönüşüm ise y ine Kur’an-ı  Kerimde 
İnsan suresi  1.  ayeti  kerimede ;
“Gerçekten insanın üzerinden 
dehirden (zamandan) öyle bir müddet 
geldi ki o zaman o, anılmaya değer bir 
şey değildi.”  Buyurulmaktadır.  Bakın 
işte burada kâmil insan ve beşer 
buluşması öncesinden bahsedi lmektedir.  
Beşer için anı lmaya değer bir ŞEY 
deği ld i buyurulmaktadır.  
Evet ,  konumuza her bir varl ığın f ıtratı  
üzere yaşam sürdüğünden devam 
edel im. Eşyanın f ıtratı ,  akı l  sahibi insan 
taraf ında kolayl ıkla kabul edi lmekle 
birl ikte konu beşer varl ığa yani sureten 
insana geld iğinde akı l  sahipleri  de 
f iziksel  benzerl ikten dolayı her bir 
beşerden insan vasf ında tutum ve 
davranış bekler hale gelmektedir.  Tabi 

d iğer mertebelerde f iziksel  bel i rginl ik 
her mertebede dahi çok bel irgin alt 
sını�ara ayrı lmakta iken, örneğin 
hayvanat mertebesinde kedi ,  köpek , at ,  
kuş,  kaplan… vesaire hayvanların 
tamamı hayvanat mertebesinde iken 
şeklen de farkl ı l ıkları  bariz bel i rgin 
durumdayken söz konusu sureten insan 
sireten beşer olanlarda bu bel irginl ik 
kaybolmaktadır.  Bu nedenle de her bir 
beşerden örneğin iy i huylu olmak , 
çal ışkan olmak , yardımsever olmak ve 
benzeri kâmil insan özel l ikler i  beklenir.  
Oysaki hem mertebesi  bakımından hem 
de f ıtratı  yani yaratı l ış  amacı 
bakımından tüm beşerin bu özel l ikler i  
taşıması mümkün deği ld ir.  Varl ık 
zıtlarla kaimdir.  Zıtlar zuhurda 
olmadan denge olmaz . Denge olmadan 
devamlı l ık olmaz . Yani düzen olmaz . 
Her kaostan bir düzen doğmaktadır.  
Şunu demek istiyoruz ki her bir varl ığın 
bir yaratı l ış  amacı (f ıtrat) vardır.  Her 
bir varl ık yaratı l ış  amacına göre yaşam 
sahnesinde zuhur bulduğuna göre f ıtratı  
gereği yapması gerekeni yapar.  Fıtratı  
insan olma yönlü ise hidayetle ,  başka 
türlü ise de türüne göre olgunlaşır.  
Burada bizim hedef  kitlemiz akı l  sahibi 
ve hidayet yönlü terbiye olabi lecek 
istida�a olanları  kapsamaktadır.  Akı l  
sahibi ve hidayet yönlü i fadeleri  dahi bir 
tasni�ir.  Ancak mesele kesinl ikle varl ık 
içinde tefr ika yapmak deği ld ir ve 
olamaz . Çünkü hedef  tevhi�ir.  Tevhit 
hedefiyle hareket edi l i rken varl ıkta 
tefr ika yoluna gitmek veya o yönlü 
davranış sergi lemek meratibi tevhit 
terbiyesinin tabiatına aykır ıd ır.  Öyleyse 
olması gereken şudur ;  her bir varl ığı  

istidadına veya f ıtratına göre 
tanımaya çal ışmak ve sure�en 
sirete dönerek eşyanın hakikatine 
agâh olmayı başarabi lmektir.  
Bunun gerçekleşmesi ise öncel ikle 
kendi bedenimizde siretin 
müşahedesi  ve nihaye�e hal i le 
tecrübesiyle kesinl ik kazanır.  Yani 
akı l  sahibi için olması gereken her 
bir varl ığı  yerinde kabul i le kendi 
vücut ülkesinde “kendini ve 
Rabbini (f ıtrat) bi lmektir.” Bu 
cümleden hareketle y ine suret 
yönlü sonuçlar çıkarı labi l i r olsa da 
konu kemala�ır.  Kamil insana 
dönüşüm, yani sireten insan diğer 
bir i fadeyle kul olabi lmektir.  
Kul luk süreci akı l  sahibi olanlar 
için İnsan suresi  1.  ayeti  kerimede 
buyurulduğu gibi kâmil mürşitle 
buluşunca başlar.  Bakın surenin 
ismi bi le manasıyla müsemmadır.  
Öyleyse yüzeysel ve sadece i lmi 
çal ışmalar i le sonuç almak 
mümkün deği ld ir.  kâmil mürşit 
olmadan terbiye gerçekleşmez . 
İ lmen bi l iş,  sadece bi lgi  yükü 
oluşturur.  Yani akı l  sahibi olan için 
i l im kâmil mürşitle buluşma 
vesi lesi  olacaktır.  Sadece i l imle 
insan tek kanatl ı  kuşa benzer 
uçamaz. Ancak kâmil mürşide 
tesl imiyetle birl ikte i l im ve aşk 
sal iki  çi� kanatl ı  kuşa çevir ir.  İşte o 
zaman noktanın özüne seyranı 
başlar.   

Mustafa ERKAN

AKIL SAHİPLERİMelamet Yolu

melamet yolu3834 Melamet Yolu



P eygamber Efendimiz “Akl ı  olmayanın 
dini yoktur.” Buyurmuş. İ lk insan 
Âdem`den günümüze peygamberlerin,  
vel i ler in,  bi lgeler in,  ar i�erin,  türlü 
suretlerden hakikati  anlatma gayretler i  
i lmi ledün sırlar ını damla damla artan 
dozda duyurmaları  öncel ikle akla hitap 
i ledir.  Başlangıç her zaman akı l la ve akla 
hitap i le olmuştur.  Her ne konuda olursa 
olsun sesleniş her zaman akı l  sahiplerine 
ve akla hitaben gerçekleşmiştir.  Akı l  
sahibi ,  akl ını kul lanan kul için sorgulama 
şar�ır.  Zaten sorgulanmayan hayat 
yaşanmaya değmez buyurulmaktadır.  
Öyle ya sorgulanmayan hayat rutin 
kal ıplar içinde zaman geçirmek manasına 
gel i r ki ,  öylesi  yaşayanlar bir bir gel i r bir 
bir gider.  Oysa sorgulayan ve varl ığın 
manasının peşinde koşanlar için her 
zaman yeni yeni sı r kapı ları  aralanmakta 
ve Al lah böylesi  kul larına Peygamberler,  
evl iyalar,  bi lge insanlar,  ar i�er kısacası  
olgun insan veya kâmil insan suretiyle 
tesir ederek i lmini ve cemal ini 
lütfetmektedir.  Tabi i  bu,  yaratı l ışı  
hakikat yönlü gel işime açık istidatlar için 
böyledir.  Malum her şey zı�ıyla kaimdir.  
Yani iy i ,  kötüyle ,  güzel ,  çirkinle ,  âl im, 
cahi l le ,  uzun, kısayla ,  zayıf ,  şişmanla,  
Hakk batı l la manasını pekiştirmektedir.

Hak ve hakikat yolunun tal ipler i  de 
yolun gereği olarak türlü türlü takl it  
yol lardan, saptır ıcı lardan yani mudi l  
esması mazharı olanlardan sıyrı larak 
hakikat seyrine devam etmekle 

vazi fe l id ir.  Ancak cümle yaratı lmış için 
hedef  aynı deği ld ir.  Tıpkı toplumsal 
yaşam gereği oluşan iş bölümünde 
olduğu gibi her bir varl ık yaratı l ış  
amacına yani istidadına göre bir 
olgunlaşma sürecini f ıtratı  gereği takip 
eder.  Yani yaratı l ış  i le birl ikte her f ıtrat 
seyrini kendi f ıtr i  özel l ikler iyle 
sürdürür.  Öyleyse her bir f ıtrat için aynı 
hedefin olamayacağı çok açıktır.  Necis 
böceği ve arı  misal i  i le bu konu şöyle 
izah edi l i r :  Malum necis böceği bir d ışkı 
parçasını top hal ine getir ir ve nereye 
giderse yanında taşır.  O pisl ik parçası  
d iğerler ine göre,  yani pisl iği  pisl ik 
olarak algı layanlara göre pisl iktir ve 
dolayısıyla da algı layanı cezbetmez , 
uzak durur.  Oysa necis böceği için o bir 
gıdadır ve gıdasını bırakmak istemez . 
Bir arı  için pisl ik parçası  cazip deği ld ir 
ama necis böceği için de bal cazip 
deği ld ir.  Burada tartışı lacak bir konu da 
yoktur.  Her ikisi  de f ıtratına yani 
yaratı l ış  amacına hizmet ederken 
yerinde ve yerine uygun bir meşgul iyet 
içinde yaşar.  Yani yaratı l ış  amacına 
hizmet etmektedir.  Anlaşı lacağı gibi bir 
yanda necis böceğine ya da diğer yanda 
arıya neden buradasın? Neden böylesin? 
Soruları  saçma olacaktır.  Zaten bu 
soruları  soracak insan dışında bir 
yaratık da yoktur.  Meratibi tevhit 
dersler i  i le sal ike varl ık bi lgisi  de 
veri lmektedir.  Bu varl ık i lmi letafe�en, 
kesafete cümle varl ığı  kapsar.  Letafe�en, 
kesafete derken; örneğin su buharı 

lati�ir.  Buharken insan için görünmez 
haldedir.  Ancak buhar suya ve daha katı  
hal i  olan buza dönüştüğünde artık 
görünür olur.  Cümle varl ık da aynen su 
buharı örneğinde olduğu gibi letafe�en, 
kesafete nüzul i le vücut bulur ve 
meratibi tevhit terbiyesi  i le sal ike bu 
i l im kâmil mürşit taraf ından aktarı l ı r.  
Evet ,  konumuza kaldığımız yerden 
devam edecek olursak ; cümle varl ık 
yerl i  yerinde halk edi lmiştir ve yerinde 
güzeldir.  Her bir i  kendi f ıtr i  
özel l ikler ini zuhura taşır.  Öyleyse cümle 
varl ıkta bu gerçeği kabul i le hareket 
etmek insan üzerine düşen görevdir.  
Mertebelere göre varl ık tasnif i  
yapı ld ığında cemadat (taş,  toprak ,  
maden),  nebatat (bitki ler) ,  hayvanat 
mertebelerinde bulunan mevcudat akl i  
melekeye sahip olmadığından kendi 
içinde bir sorgulama söz konusu olamaz . 
İnsan yönüyle konuya yaklaşı ld ığında 
ise ,  aşağı mertebelerde yani cemadat,  
nebadat ve hayvanat mertebelerinde 
bulunan mahlûkat insana muhatap 
deği ld ir.  Böyle olunca da hiç kimse bir 
kediye “sen neden köpek gibi 
havlamıyorsun? Sorusunu sormaz. Ya da 
bir köpeğe neden fare yakalamıyorsun? 
Demez.” Akı l  sahibi insan açısından 
kendi mertebesi  d ışındaki mahlûkatın 
yerinde kabulü kaçını lmazdır.  Çünkü 
tasnif  dahi akı l  sahibi insan taraf ından 
yapı lmaktadır.  Geri kalan cümle 
mükevvena�a ise bu yönlü bir i lgi  
mümkün deği ld ir.  Fark edi lecek olursa 
akı l  sahibi insan olarak çok kritik bir 
tasnif  i le insan içinde de bir ayrım 
yapmaktayız .  Bu ayrım da 
kaçını lmazdır.  Çünkü her sure�en insan 

gerçek manasıyla insan deği ld ir.  
İnsandan kasıt esasında kâmil insandır.  
Diğer türlüsüne ise beşer denir.  Yani 
sureten insan sireten hayvan. Bu tasnif  
de tevhit kitabı Kur’an-ı  Kerim`de 
Furkan Suresi 77. ayeti kerimesinde: 
“Yoksa sen onların çoğunun gerçekten 
işi�iklerini,  akle�iklerini mi 
sanıyorsun? Gerçekte onlar hayvanlar 
gibidirler,  ha�a yolca hayvandan daha 
şaşkındırlar.”  Şekl inde e le al ınmıştır.  
Görülüyor ki ,  beşer varl ık ,  akleden ve 
akletmeyen olarak akı l  temel inde 
ayrıma tabi tutulmuştur.  Akletmeyenler 
ise hal iyle hayvan mertebesine ha�a 
daha aşağısına layık görülmüştür.  İşte 
varl ık sahnesinde beşer bedeniyle akı l  
sahibi olan,  akleden insan 
yaratı lmışların en şere�isi ,  yücesi  olarak 
yüce yaratıcı  taraf ından muhatap kabul 
edi lmiştir.  

Peki ,  beşer ve insan (Âdem) arasında ne 
fark vardır ? Bu soruya Kur’an-ı  
Kerimden ‘ ’Ahzab Suresi’’  72. ayetle 
cevap verelim;
“Biz o emaneti göklere,  yere ve dağlara 
arz e�ik, onlar, onu yüklenmeye 
yanaşmadılar, ondan korktular da onu 
insan yüklendi.  O gerçekten çok zalim 
ve çok cahildir.”  Ayeti  kerimede 
beşerden zal im ve cahi l  olarak 
bahsedi lmektedir.  Burada da yukarıda 
da bahsi geçmiş olan akletmeyen sureten 
insana işaret edi lmektedir.  

Bakara Suresi  30.  ayeti  kerimede ise ;
“Bir zamanlar R abbin meleklere; ”Ben 
yeryüzünde bir halife yaratacağım” 
demişti .  (Melekler):” Orada 

AKIL SAHİPLERİMelamet Yolubozgunculuk yapacak ve kan dökecek 
birisini mi yaratacaksın? Oysa biz seni 
överek tesbih ediyor ve seni takdis 
ediyoruz.” Dediler.  (R abbin): “Ben 
sizin bilmediklerinizi bilirim.” Dedi .
Aye�e Meleklerin cevabından beşeri  
bozgunculuk yapan ve kan döken olarak 
bi ld ikler i  anlaşı lmakta.  Öyleyse burada 
yaratı lacak olan hal i fenin (insan) zaten 
var olan beşerden zuhura geleceği 
anlaşı lmaktadır.  Öyleyse şu gerçek çok 
açık biçimde anlaşı l ıyor,  her ne kadar 
sureten benzerl ik söz konusu olsa da 
insan deni len varl ık i le beşer olarak 
işaret edi len varl ık aynı deği ld ir.  Evet ,  
her ikisinde de iki  e l ,  iki  ayak ,  iki  göz ,  iki  
kulak gibi f iziksel  özel l ikler aynıdır.  
Ancak siret yönüyle e le al ındığında 
bir isi  hayvan vasf ında tari�e beşer,  
d iğeri  ise Âdem vasf ında kâmil insandır.  
Beşerden ademiyete ya da kâmil insana 
dönüşüm ise y ine Kur’an-ı  Kerimde 
İnsan suresi  1.  ayeti  kerimede ;
“Gerçekten insanın üzerinden 
dehirden (zamandan) öyle bir müddet 
geldi ki o zaman o, anılmaya değer bir 
şey değildi.”  Buyurulmaktadır.  Bakın 
işte burada kâmil insan ve beşer 
buluşması öncesinden bahsedi lmektedir.  
Beşer için anı lmaya değer bir ŞEY 
deği ld i buyurulmaktadır.  
Evet ,  konumuza her bir varl ığın f ıtratı  
üzere yaşam sürdüğünden devam 
edel im. Eşyanın f ıtratı ,  akı l  sahibi insan 
taraf ında kolayl ıkla kabul edi lmekle 
birl ikte konu beşer varl ığa yani sureten 
insana geld iğinde akı l  sahipleri  de 
f iziksel  benzerl ikten dolayı her bir 
beşerden insan vasf ında tutum ve 
davranış bekler hale gelmektedir.  Tabi 

d iğer mertebelerde f iziksel  bel i rginl ik 
her mertebede dahi çok bel irgin alt 
sını�ara ayrı lmakta iken, örneğin 
hayvanat mertebesinde kedi ,  köpek , at ,  
kuş,  kaplan… vesaire hayvanların 
tamamı hayvanat mertebesinde iken 
şeklen de farkl ı l ıkları  bariz bel i rgin 
durumdayken söz konusu sureten insan 
sireten beşer olanlarda bu bel irginl ik 
kaybolmaktadır.  Bu nedenle de her bir 
beşerden örneğin iy i huylu olmak , 
çal ışkan olmak , yardımsever olmak ve 
benzeri kâmil insan özel l ikler i  beklenir.  
Oysaki hem mertebesi  bakımından hem 
de f ıtratı  yani yaratı l ış  amacı 
bakımından tüm beşerin bu özel l ikler i  
taşıması mümkün deği ld ir.  Varl ık 
zıtlarla kaimdir.  Zıtlar zuhurda 
olmadan denge olmaz . Denge olmadan 
devamlı l ık olmaz . Yani düzen olmaz . 
Her kaostan bir düzen doğmaktadır.  
Şunu demek istiyoruz ki her bir varl ığın 
bir yaratı l ış  amacı (f ıtrat) vardır.  Her 
bir varl ık yaratı l ış  amacına göre yaşam 
sahnesinde zuhur bulduğuna göre f ıtratı  
gereği yapması gerekeni yapar.  Fıtratı  
insan olma yönlü ise hidayetle ,  başka 
türlü ise de türüne göre olgunlaşır.  
Burada bizim hedef  kitlemiz akı l  sahibi 
ve hidayet yönlü terbiye olabi lecek 
istida�a olanları  kapsamaktadır.  Akı l  
sahibi ve hidayet yönlü i fadeleri  dahi bir 
tasni�ir.  Ancak mesele kesinl ikle varl ık 
içinde tefr ika yapmak deği ld ir ve 
olamaz . Çünkü hedef  tevhi�ir.  Tevhit 
hedefiyle hareket edi l i rken varl ıkta 
tefr ika yoluna gitmek veya o yönlü 
davranış sergi lemek meratibi tevhit 
terbiyesinin tabiatına aykır ıd ır.  Öyleyse 
olması gereken şudur ;  her bir varl ığı  

istidadına veya f ıtratına göre 
tanımaya çal ışmak ve sure�en 
sirete dönerek eşyanın hakikatine 
agâh olmayı başarabi lmektir.  
Bunun gerçekleşmesi ise öncel ikle 
kendi bedenimizde siretin 
müşahedesi  ve nihaye�e hal i le 
tecrübesiyle kesinl ik kazanır.  Yani 
akı l  sahibi için olması gereken her 
bir varl ığı  yerinde kabul i le kendi 
vücut ülkesinde “kendini ve 
Rabbini (f ıtrat) bi lmektir.” Bu 
cümleden hareketle y ine suret 
yönlü sonuçlar çıkarı labi l i r olsa da 
konu kemala�ır.  Kamil insana 
dönüşüm, yani sireten insan diğer 
bir i fadeyle kul olabi lmektir.  
Kul luk süreci akı l  sahibi olanlar 
için İnsan suresi  1.  ayeti  kerimede 
buyurulduğu gibi kâmil mürşitle 
buluşunca başlar.  Bakın surenin 
ismi bi le manasıyla müsemmadır.  
Öyleyse yüzeysel ve sadece i lmi 
çal ışmalar i le sonuç almak 
mümkün deği ld ir.  kâmil mürşit 
olmadan terbiye gerçekleşmez . 
İ lmen bi l iş,  sadece bi lgi  yükü 
oluşturur.  Yani akı l  sahibi olan için 
i l im kâmil mürşitle buluşma 
vesi lesi  olacaktır.  Sadece i l imle 
insan tek kanatl ı  kuşa benzer 
uçamaz. Ancak kâmil mürşide 
tesl imiyetle birl ikte i l im ve aşk 
sal iki  çi� kanatl ı  kuşa çevir ir.  İşte o 
zaman noktanın özüne seyranı 
başlar.   

Mustafa ERKAN

35Melamet Yolu



Melamet Yolu
T eslimiye�e selamet vardır.

“Doğrusu A�ah katında din, İslâm 'dır…” 
Al-i İmran suresi ,  19. ayet
İslam ‘se lamete varmak , tesl im olmak ; tesl im 

etmek , kurtuluşa ermek , boyun eğmek ; barış 

yapmak’ anlamına gel i r.  Boyun eğmek ve iradî 

olarak uymak suretiyle barış ortamına girmek 

anlamına da gelmektedir.  Selamet bulmaktır.  

Kurtuluşa ermek , belalardan, ızdıraptan, 

sıkıntıdan beri olmaktır.  Tesl imiyet ise aynı 

kökten olup sal ikin Hakk'ın bütün tecel l i ler ini 

gönül r ızasıyla kabul etmesi anlamına 

gelmektedir.

“Onlar ki,  kendilerine bir musibet 
dokunduğu zaman: ‘Bizim bütün varlığımız 
A�ah’ındır ve biz ancak O’na dönüyoruz’ 
derler.” Bakara suresi ,  156. ayet
Demek ki İslam’ın kökünde ve özünde 

tesl imiyet varmış.

Melamet ise hiçl ik yoludur.  Hiç olmak , 

ölmeden önce ölmektir.  “Mutu kable ente 

mutu” sırr ıd ır.  İhtiyari ölümdür. Bunun başı  

da sonu da tesl imiye�ir.  Tüm tecel l i ler i  

Hakk’tan bi lerek r ıza göstermektir.  Bu ise 

öğreni l i r.  Zaman ve emek ister.  Rıza i le tesl im 

olmayan ölmeden önce ölebi l i r mi? Diri  olan 

hayvan nefslerle ölüm ancak izdirari  ölümle 

olur ki ,  koca bir ömür nimetini buruşturup 

çöpe atmaktır.

Kendini bi len Rabb’ini bi l i r,  Rabbini bi len ise 

kurtuluşa eren, se lamet bulandır.  İslam 

olmaktır.  O halde kurtuluşa ermek , se lamet 

bulmak için tesl im olacaksın.  Kime? Seni sana 

bi ld irecek ,  tanıtacak olana : Rabbine.  Rabbin,  

senin kontrolünü el inde tutandır,  

terbiyecindir.  

Bir mürşid i kâmilden nefes almadan önce 

kişinin nefsi  ona Rabb’ l ik yapmaktadır.  Yani 

kişinin kontrolü suretler âleminin müptelası  

ve hevesl isi  olmuş nefs- i  emmare 

(emredici-hükmedici  nefs,  maddeci- sü�i hal ler 

denen hal lerle hal lenen bi l inç hal i)nin 

el indedir.  Bu şeytani ve zulmani bi l inç 

seviyesinde,  tecel l i ler in Hakk’tan olduğu 

idrakinden uzak , kontrolcü,  nefsin sü�i hal ler i  

olan dedikodu, hırs,  kin,  buğz ,  nefret ,  yalan,  

şehvet gibi hisler in ve tutumların pençesinde 

savrulup durmaktadır beşer.  Bir d iğer deyişle 

mürşid i olmayanın mürşid i ,  şeytandır.  

Ne zaman bir mürşid i kâmil in nefesiyle 

nefeslendin,  artık Cenab-ı Al lah,  Rububiyeti  

i le O’ndan sana tecel l i  eder.  Sonrasında sal ikin 

Rabbi-Hass’ını sal ike bi ld ir ir ve sal ik onu da 

Rabbülalemin’e kul e�iğinde tevhit 

tamamlanır.  Sal ikin nefes alması sonrasında 

kontrolü mürşid indedir.  Sal ik bazen kontrolün 

kendinde olduğu tuzağına zanni olarak düşer,  

debelenip oyalanır,  nimeti iki l ikte harcar.  

Demek ki sal ik fena olma yolunda önce bunu 

kabul edecek ,  buna tesl im olup bunu idraken 

yaşayacak .  O’na tesl im olmayan ne kendini 

bi lebi l i r ne de kurtuluşa erebi l i r.  

‘Mürşid i olmadan da tekâmül edenler var,  yok 

mu?’ Yok . Onlar tekâmül e�iklerini sananlar.  

Aynı zan sende de var.  

“Mürşit bir süre sonra putlaştır ı l ıyor ama?” 

Sende bir eğir i l ik yoksa,  sen samimi bir 

tesl imiye�eysen, rabıtayı mürşid ine deği l ,  

Cenab-ı Al lah’a yaptığını bi l iyorsan ve 

mürşid in Hakk mürşitse böyle bir durum 

olmaz . İ l im bi lmek başka,  Hakk mürşit olmak 

başka,  putlaştırmak başka,  samimi tesl imiye�e 

olmak başka.  

Mürşid i kâmil in mazhariyetinde ‘ ’Nefes- i  

T E SLİMİ Y ET
Rahman’’ i le şere�enmiş kişi  se lamete doğru 

i lk önemli adımını atmıştır.  

"İnsan-ı kâmil olgun insan demektir.  Olgun 

insanı yani mürşid i kâmil i  arayın bulun. İnsan 

Hz. Mürşid i yani canl ı  olan Kuran’ı  bulunca 

ancak bu görülebi l i r.  Dolayısıyla Hz. Mürşid i 

bulmak ve onun ışığıyla aydınlanmak çok 

yararl ı  olacaktır.” Pir Seyyid Mustafa Altun 

Efendi .

‘ ’Mürşid- i  Kâmil’’,  Al lah i le kişi  arasında trafo,  

ara bulucu gibi bir rolde deği ld ir.  Doğrudan 

kişiye yol gösterici  ve o yolu aydınlatıcıd ır.  

Daha önce senin geçtiğin yerlerden geçmiş,  

edineceğin tecrübeleri  edinmiş,  sende 

gel işecek tekâmülü geçirmiştir.  Zira kişiyle 

Cenab-ı Al lah arasında bir boşluk yoktur ki 

araya trafo,  aracı v. s.  sı fatlarla sı fatlandır ı lan 

bir i ler i  girebi lsin? Şah damarından daha 

yakınım, d iyor.  Daha ötesi  var mı? Demek ki 

mürşit ,  hakiki d ir i l iş  için Hakk’ın nefhasını 

hak edene veren mazhardır.  Hakk bi l inmel id ir.  

Yani kal ıbı ,  sureti ,  gülüşü,  endamı i le deği l ,  

hakikati  i le değerlendir i l ip Hakk görülmesi ve 

tesl im olunması gerekir.  Hakk , Rab esması i le 

ondan tecel l i  etmektedir.  O, bu tesl imiyetin 

ödülünü kişiye kendini bi ld irerek fazlasıyla 

verecektir.  İfnaya doğru ölmeden önce ölme 

yolunda ve kurtuluşa giderken kendi 

istidadımıza göre bizi  terbiye eden, 

mürebbimiz ,  Rabbimiz ,  kâmil mürşit 

mazharıdır.  Yani lati f  olan Cenab-ı Al lah’ın 

Rab esması i le Rububiyetinin sal ike olan 

tecel l isi ,  mürşid i kâmil mazhariyetinden 

gerçekleşir.  Bu durumda Rabbine tesl im olan 

sal iğin tesl imiyeti  aynı zamanda Cenab-ı 

Al lah’adır.  Lati f  olan dedik .  Cisim deği ld ir ki  

bunların hepsinden münezzehtir.  Lati f  olanın 

el i ,  kolu,  sopası mı var,  sana Rabbl iğini nası l  

yapacak? Mazharı i le .  Sebepler sonuçlara 

dönüşürken vesi le ler işlemektedir.  

Kişinin henüz idrak etmemiş olduğu hakikati ,  

kendini tanıması ancak mürşid ine ;  mürşid ini 

Hakk bi l ip inanıp tesl im oluşuna bağl ıd ır,  

demiştik .  Hz. İsmai l’in Hz. İbrahim’e 

tesl imiyeti  misald ir.  

Tevhit bi l inciyle görülür ki ,  tesl imiye�e olan 

sal ik mülkün sahibine tesl im olmuş,  yüzünü 

O’na çevirmiş,  “ihdinessıratel müstakim” 
(Fatiha-6)  ayetine mazhar olmuştur.  Bu doğru 

yol ,  kişiy i  se lamete çıkartacaktır.  İslamdır.  

Melamete giden yoldur.  Kişinin zanni 

benl iğinden soyunup TEK var olan BİR’ i  vücut 

ülkesinde idrakidir.

Turistik seyahate çıktığında bi lmediğin bir 

alanı hakkını vererek gezip,  görüp, öğrenip,  

yaşamak rehbersiz mümkün mü? Rehber bizi  

gereken yere götürür,  anlatır,  gösterir,  yaşatır.  

Onun kı lavuzluğuna tesl im olmuşuzdur.  

Gördüğümüzden ne anlayacağımızı da tari�er.  

Hiç iti raz eder misin? Mesela ‘ ’Hayır,  O antik 

sütunlar o mi l letin deği l ,  şu mi l letin’’ der misin? 

Tesl imiye�esin çünkü.

Tesl imiyet Melamet meratibinde 

teveccühhanede mürşide tesl im olarak nefes 

almayla başlar,  fena makamları ve onların i lki  

olan ‘ ’Tevhid- i  Ef ’al’’ mertebesi  i le olgunlaşarak 

sürer.  Yani ‘ ’Tevhid- i  Ef ’al’’ makamının önemi 

büyük . Enfüste ve afakta bizden ya da başka 

mazharlardan hareke�e ya da sükûnda zuhura 

gelen her ne kadar f i i l  var ise hepsinin Hakk’ a 

ait  olduğuna şuhut etmek ve bundan doğan 

zevki yaşamak i le ‘ ’Cennet-ül Ef ’al’’ kapısını 

geçmek demek . Bu; f i i l in sahibinin zanni 

benl iğimiz olmadığını anlamak , f i i l lerdeki alet 

oluşumuzu görmek , bunu yaşamak , “Eyval lah” 

demektir.  La�a ya da bi lgi  dağarcığında var 

olması yetmez , kurtarmaz . Tecel l i lerde Cenab-ı 

Hakk’ın tasarrufuna r ıza göstermektir.  Hal 

edinmektir.  Olmaktır.  Tecel l i lerde fai l in Hakk 

olduğunu bi lerek boyun eğmek , razı olmak , 

tecel l ide sadece f i i l i  izlemek , eyval lah deyip 

tesl imiyetle müşahede ve tefekkür etmektir.  

Neyi müşahede edip tefekkür edeceğiz? Bu 

tecel l ideki Hakk’ın nası l  da zuhur e�iğini ,  bu 

tecel l inin bize ne anla�ığını ,  tecel l i  i le 

neyimizin – neremizin tabir i  caizse ‘zıpladığını’,  

bizi  ateşe soktu mu sokmadı mı ,  eksik yanımız 

neresiymiş,  bunları  tefekkür edeceğiz .  

Kendimizdeki sü�iyeti  yakalayarak ondan 

kurtulmak için mürşid in gösterdiği  yol ve dersi  

çal ışacağız .  Eyval lah deyip r ıza göstererek 

müşahede ve tesl imiye�e kalmak , sadece bizi  

yüceltir.

“Hayır! R abbine and olsun ki iş  bildikleri gibi 
değil ,  onlar aralarında çıkan çekişmeli işlerde 
seni hakem yapıp sonra da senin verdiğin 
hükme karşı içlerinde hiçbir sıkıntı 
duymaksızın, tam bir teslimiyetle boyun 
eğmedikçe iman etmiş olamazlar.” Nisa Suresi ,  
65. Ayet
Sonraki mertebe olan ‘ ’Tevhid- i  Sı fat’’ 

mertebesindeki tesl imiyet ,  tecel l i lerde tasarruf  

edenin Hakk olduğuna zevken şuhud 

edebi lmektir.  Cümle esmanın zuhurunu, 

Cenab-ı Al lah’ın subût sı fatlarının,  esma 

tecel l isi  i le f i i l ler olarak görünür oluşuna şahit 

olmak , bu şuhuda�a müdahaleci  ve karıştır ıcı  

olmak yerine seyirde kalabi lmektir.  Tecel l i ler in 

Hakk tecel l isi  olduğunu müşahede etmek , 

kendinde herhangi bir tasarruf  ve sı fatın 

olmadığını ,  duyanın,  konuşanın,  görenin,  

bi lenin,  d i leyenin ve gerçekleştirenin Hakk 

olduğunu seyir i le müşahede etmek ve buradan 

meydana gelen zevki yaşamaktır.  Âl im ve 

Hakîm olan O’dur.  Seyret ,  bak bir…

Fena mertebelerinin sonuncusu olan Tevhid- i  

Zat mertebesinde vücut ve zatında da Cenab-ı 

Al lah’ın tek vücut ve tek Zat olduğunun 

müşahedesi  i le yokluk bi l incine ulaşı l ı r.  Bu 

idrak seviyesinde sal ikte “e l  fakr-u fahri” 

(fakirl iğimle övünürüm) tecel l isine mazhar 

olunur.  Buradaki fakirl ik ,  parasızl ık-yoksul luk 

fakirl iği  deği l ,  varl ıktan soyunarak yokluğunu 

idrakle olan fakirl ik müşahedesid ir.  Benl ik 

bi l incinden tamamen sıyrı l ınmış,  kesret 

giysi ler inden soyunulmuş,  Cenab-ı Al lah’da 

fena olunmuş, kendini hiçe sayarak fena 

deryalarında yokluk zevki hâsı l  olmuştur.  

Nefsinin sü�i arzuları ,  namı ,  nişanı 

kalmamıştır.  

“Elbe�e nefsini temizleyip parlatan 
kurtulmuştur.” Şems Suresi ,  9.  Ayet
Yol bitmez , devamı gel i r.  Fena sonrası ,  mürşid i 

kâmil in gönlünden yeniden bekaya doğan 

sal ikin y ine tesl imiyetle beka makamlarını 

idraken yaşaması yerine gel inir ve daha da 

fazlası .

Tesl imiyetsiz tevhit mümkün deği l .  İnsan 

sevdiğine tesl im olmaz mı hiç?

Tesl imiyetsizl ik göstermek , Cenab-ı Al lah’ın 

işine karışmaktır.  Bu ise şirk girdaplarında 

kalmak demektir.  Kendine nisbi benl ik vererek ,  

tecel l i lerdeki Hakk’ın tasarrufunu görmezden 

gel ip kendi kıt ve sığ (cüz- i) tasarrufunun daha 

iy i olduğu zannıyla yapı lan çıkarcı müdahaleler,  

aceleci l ikler,  ha�a yalan i le insanları  yanı ltma, 

olayları  yönlendirmeye çal ışma çabaları  

oldukça sü�i hal lerdendir.  Bedel i  çok büyük ve 

zorludur.  Oysa maksat,  Cenab-ı Al lah’ın işine 

deği l ,  Cenab-ı Al lah’a karışma, kavuşmadır.  

Cenab-ı Al lah’ın kudreti ,  tasarrufu ve hükmü 

tıkır tıkır işl iyor.  Ölüm var.  Kişinin var 

zanne�iği benl iğine ait olan duygular ve 

planlar ;  sub jekti f  zanni vicdan, nisbi zevkler,  

arzular ve bu sığ görüş bugüne kadar hakiki 

anlamda kişiye ne kazandırmıştır,  kazanımlar 

neye yarar,  bir tefekkür edel im.

Haksızl ığa uğradığımızı zannedip hakl ı  da 

görsek kendimizi ,  tesl imiyet gösterip,  eyval lah 

diyeceğiz .  Ya hakikaten hakl ı  deği lsek? 

Tecel l inin sahibinden daha mı iy i  bi leceğiz? 

Tesl imiyetsiz olur mu? Kendim bi ld im, kendim 

yaptım, sanma. Hakl ı  ve haksız zaten bizim 

kendi nisbi benl iğimize ve arzularımıza,  

beklenti ler imize,  sonradan edindiğimiz 

paradigmalarımıza göre deği l  mi? Benl ik 

aynasına göre hakl ı  olsak ne olur,  olmasak ne 

olur? Cenab-ı Al lah’ın adaletinden, 

tasarrufundan ve tecel l i ler inden mi 

şikâyetçisin?

Bu durumda tesl imiyetin ne olduğuna dair laf ı  

uzatmadan bir özet geçmek yararl ı  olur ;  şöyle 

ki :Tesl imiyet Hakk mazharı mürşid ine 

sadaka�ir.  O’na sonsuz güven ve O’nu Hakk 

bi lmektir.

Tesl imiyet kendini hiçe saymak , tecel l i lerde 

Hakk’ı  görebi lmektir.

Tesl imiyet tecel l i lerde seyre geçmek , f i i l i  takip 

etmek , bu tecel l iyle neden karşı laşı ld ığını 

tefekkür etmek , kendindeki nefsani eğri l iği  

bulup bu yol la düzeltmektir.

Tesl imiyet melamet yolundaki zikir,  f ikir,  

tefekkür ve hizmet unsurlarının 

tamamlayıcısıd ır.  “Sensin ya Rab” 

d iyebi lmektir.  Eyval lah diyebi lme bi l incid ir.

Tesl imiyet ,  Eyval lah i le süreci takip etmek , 

tecel l inin sal ik i le olan i l işkisini tefekküre f ı rsat 

yaratarak irşat olup kendini tanıma yolunda 

i lerlemektir.  Müdahaleci  ve kontrolcü hal kendi 

özümüzü ve hakikatimizi nası l  tanıyabi leceğiz? 

Bu şeki lde Ancak nefs- i  emmaremizi tecrübe 

eder dururuz .  Dön dön dur,  dünyal ıklar 

peşinde.

Tesl imiyet sırtını Cenab-ı Al lah’a yaslayıp 

gayrısından endişe ve korku duymamak , seyir 

hal inde olmak , anda olanla hemdem olmak , 

yokluğunu anlamak , nispi benl iğinden 

kurtulmak , özgürleşmek ve kurtuluşa ermektir.  

Al lah var,  gam yoktur.

Tesl imiyet ‘sen çıkarsan aradan, kal ır seni 

yaradan’a mazhar olmaktır.

Tesl imiyet nispi benl iğimizi ve cüziyetimizi 

yok ederek kül l  olana vermek , şi rkten 

kurtulmaktır.

Tesl imiyet vehimden ve zanlardan 

kurtulmaktır.

Tesl imiyet kontrolcülüğü terk etmek , nefsani 

benl ikten kurtulmak , çok bi lmişl ikten,  

başangı l ıktan, kibirl i l ikten uzaklaşmak , sü�i 

tüm hal lerden beri olmak ve hafi�emektir.  

Kurtulanın ne namı kal ır ne nişanı .  Ölmeden 

önce ölür ve verecek hesabı da olmaz .

Tesl imiyet Cenab-ı Al lah ve Resulünün 

ölmeden önce ölüp bir daha ölüm görmeme 

davetine icabe�ir.

Tesl imiyet ,  aşığın maşukuna olan aşk ve 

muhabbetinin ispatıd ır.

Tesl imiyet önce f i i l ler i ,  sonra sı fatlar ı  ve Zat’ ı  

tesl im etme yolculuğudur.

Tesl im olanlar,  verdikleri  sözden dönmeyen er 

kişi lerdir.  Ayağını bastığı  yerde sağlamca 

duranlardır.

İşte se lamet.  İşte İslam, işte hakiki imanın 

ispatı .  Sensin Ya Rab ! Sensin Ya Al lah !

Cenab-ı İnsan-ı Kâmil ,  mübarek efendimiz Pir 

Seyyid Mustafa Altun’un bir duası şöyledir :  

“Senden sana sığınıyor,  senden yardım 

di l iyorum. Sana tesl im oluyorum. Sen her şeye 

kadirsin.”

Âmin.

Gürcan GÜRSU

A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel irti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyeler ini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

36 Melamet Yolu



Melamet Yolu
T eslimiye�e selamet vardır.

“Doğrusu A�ah katında din, İslâm 'dır…” 
Al-i İmran suresi ,  19. ayet
İslam ‘se lamete varmak , tesl im olmak ; tesl im 

etmek , kurtuluşa ermek , boyun eğmek ; barış 

yapmak’ anlamına gel i r.  Boyun eğmek ve iradî 

olarak uymak suretiyle barış ortamına girmek 

anlamına da gelmektedir.  Selamet bulmaktır.  

Kurtuluşa ermek , belalardan, ızdıraptan, 

sıkıntıdan beri olmaktır.  Tesl imiyet ise aynı 

kökten olup sal ikin Hakk'ın bütün tecel l i ler ini 

gönül r ızasıyla kabul etmesi anlamına 

gelmektedir.

“Onlar ki,  kendilerine bir musibet 
dokunduğu zaman: ‘Bizim bütün varlığımız 
A�ah’ındır ve biz ancak O’na dönüyoruz’ 
derler.” Bakara suresi ,  156. ayet
Demek ki İslam’ın kökünde ve özünde 

tesl imiyet varmış.

Melamet ise hiçl ik yoludur.  Hiç olmak , 

ölmeden önce ölmektir.  “Mutu kable ente 

mutu” sırr ıd ır.  İhtiyari ölümdür. Bunun başı  

da sonu da tesl imiye�ir.  Tüm tecel l i ler i  

Hakk’tan bi lerek r ıza göstermektir.  Bu ise 

öğreni l i r.  Zaman ve emek ister.  Rıza i le tesl im 

olmayan ölmeden önce ölebi l i r mi? Diri  olan 

hayvan nefslerle ölüm ancak izdirari  ölümle 

olur ki ,  koca bir ömür nimetini buruşturup 

çöpe atmaktır.

Kendini bi len Rabb’ini bi l i r,  Rabbini bi len ise 

kurtuluşa eren, se lamet bulandır.  İslam 

olmaktır.  O halde kurtuluşa ermek , se lamet 

bulmak için tesl im olacaksın.  Kime? Seni sana 

bi ld irecek ,  tanıtacak olana : Rabbine.  Rabbin,  

senin kontrolünü el inde tutandır,  

terbiyecindir.  

Bir mürşid i kâmilden nefes almadan önce 

kişinin nefsi  ona Rabb’ l ik yapmaktadır.  Yani 

kişinin kontrolü suretler âleminin müptelası  

ve hevesl isi  olmuş nefs- i  emmare 

(emredici-hükmedici  nefs,  maddeci- sü�i hal ler 

denen hal lerle hal lenen bi l inç hal i)nin 

el indedir.  Bu şeytani ve zulmani bi l inç 

seviyesinde,  tecel l i ler in Hakk’tan olduğu 

idrakinden uzak , kontrolcü,  nefsin sü�i hal ler i  

olan dedikodu, hırs,  kin,  buğz ,  nefret ,  yalan,  

şehvet gibi hisler in ve tutumların pençesinde 

savrulup durmaktadır beşer.  Bir d iğer deyişle 

mürşid i olmayanın mürşid i ,  şeytandır.  

Ne zaman bir mürşid i kâmil in nefesiyle 

nefeslendin,  artık Cenab-ı Al lah,  Rububiyeti  

i le O’ndan sana tecel l i  eder.  Sonrasında sal ikin 

Rabbi-Hass’ını sal ike bi ld ir ir ve sal ik onu da 

Rabbülalemin’e kul e�iğinde tevhit 

tamamlanır.  Sal ikin nefes alması sonrasında 

kontrolü mürşid indedir.  Sal ik bazen kontrolün 

kendinde olduğu tuzağına zanni olarak düşer,  

debelenip oyalanır,  nimeti iki l ikte harcar.  

Demek ki sal ik fena olma yolunda önce bunu 

kabul edecek ,  buna tesl im olup bunu idraken 

yaşayacak .  O’na tesl im olmayan ne kendini 

bi lebi l i r ne de kurtuluşa erebi l i r.  

‘Mürşid i olmadan da tekâmül edenler var,  yok 

mu?’ Yok . Onlar tekâmül e�iklerini sananlar.  

Aynı zan sende de var.  

“Mürşit bir süre sonra putlaştır ı l ıyor ama?” 

Sende bir eğir i l ik yoksa,  sen samimi bir 

tesl imiye�eysen, rabıtayı mürşid ine deği l ,  

Cenab-ı Al lah’a yaptığını bi l iyorsan ve 

mürşid in Hakk mürşitse böyle bir durum 

olmaz . İ l im bi lmek başka,  Hakk mürşit olmak 

başka,  putlaştırmak başka,  samimi tesl imiye�e 

olmak başka.  

Mürşid i kâmil in mazhariyetinde ‘ ’Nefes- i  

Rahman’’ i le şere�enmiş kişi  se lamete doğru 

i lk önemli adımını atmıştır.  

"İnsan-ı kâmil olgun insan demektir.  Olgun 

insanı yani mürşid i kâmil i  arayın bulun. İnsan 

Hz. Mürşid i yani canl ı  olan Kuran’ı  bulunca 

ancak bu görülebi l i r.  Dolayısıyla Hz. Mürşid i 

bulmak ve onun ışığıyla aydınlanmak çok 

yararl ı  olacaktır.” Pir Seyyid Mustafa Altun 

Efendi .

‘ ’Mürşid- i  Kâmil’’,  Al lah i le kişi  arasında trafo,  

ara bulucu gibi bir rolde deği ld ir.  Doğrudan 

kişiye yol gösterici  ve o yolu aydınlatıcıd ır.  

Daha önce senin geçtiğin yerlerden geçmiş,  

edineceğin tecrübeleri  edinmiş,  sende 

gel işecek tekâmülü geçirmiştir.  Zira kişiyle 

Cenab-ı Al lah arasında bir boşluk yoktur ki 

araya trafo,  aracı v. s.  sı fatlarla sı fatlandır ı lan 

bir i ler i  girebi lsin? Şah damarından daha 

yakınım, d iyor.  Daha ötesi  var mı? Demek ki 

mürşit ,  hakiki d ir i l iş  için Hakk’ın nefhasını 

hak edene veren mazhardır.  Hakk bi l inmel id ir.  

Yani kal ıbı ,  sureti ,  gülüşü,  endamı i le deği l ,  

hakikati  i le değerlendir i l ip Hakk görülmesi ve 

tesl im olunması gerekir.  Hakk , Rab esması i le 

ondan tecel l i  etmektedir.  O, bu tesl imiyetin 

ödülünü kişiye kendini bi ld irerek fazlasıyla 

verecektir.  İfnaya doğru ölmeden önce ölme 

yolunda ve kurtuluşa giderken kendi 

istidadımıza göre bizi  terbiye eden, 

mürebbimiz ,  Rabbimiz ,  kâmil mürşit 

mazharıdır.  Yani lati f  olan Cenab-ı Al lah’ın 

Rab esması i le Rububiyetinin sal ike olan 

tecel l isi ,  mürşid i kâmil mazhariyetinden 

gerçekleşir.  Bu durumda Rabbine tesl im olan 

sal iğin tesl imiyeti  aynı zamanda Cenab-ı 

Al lah’adır.  Lati f  olan dedik .  Cisim deği ld ir ki  

bunların hepsinden münezzehtir.  Lati f  olanın 

el i ,  kolu,  sopası mı var,  sana Rabbl iğini nası l  

yapacak? Mazharı i le .  Sebepler sonuçlara 

dönüşürken vesi le ler işlemektedir.  

Kişinin henüz idrak etmemiş olduğu hakikati ,  

kendini tanıması ancak mürşid ine ;  mürşid ini 

Hakk bi l ip inanıp tesl im oluşuna bağl ıd ır,  

demiştik .  Hz. İsmai l’in Hz. İbrahim’e 

tesl imiyeti  misald ir.  

Tevhit bi l inciyle görülür ki ,  tesl imiye�e olan 

sal ik mülkün sahibine tesl im olmuş,  yüzünü 

O’na çevirmiş,  “ihdinessıratel müstakim” 
(Fatiha-6)  ayetine mazhar olmuştur.  Bu doğru 

yol ,  kişiy i  se lamete çıkartacaktır.  İslamdır.  

Melamete giden yoldur.  Kişinin zanni 

benl iğinden soyunup TEK var olan BİR’ i  vücut 

ülkesinde idrakidir.

Turistik seyahate çıktığında bi lmediğin bir 

alanı hakkını vererek gezip,  görüp, öğrenip,  

yaşamak rehbersiz mümkün mü? Rehber bizi  

gereken yere götürür,  anlatır,  gösterir,  yaşatır.  

Onun kı lavuzluğuna tesl im olmuşuzdur.  

Gördüğümüzden ne anlayacağımızı da tari�er.  

Hiç iti raz eder misin? Mesela ‘ ’Hayır,  O antik 

sütunlar o mi l letin deği l ,  şu mi l letin’’ der misin? 

Tesl imiye�esin çünkü.

Tesl imiyet Melamet meratibinde 

teveccühhanede mürşide tesl im olarak nefes 

almayla başlar,  fena makamları ve onların i lki  

olan ‘ ’Tevhid- i  Ef ’al’’ mertebesi  i le olgunlaşarak 

sürer.  Yani ‘ ’Tevhid- i  Ef ’al’’ makamının önemi 

büyük . Enfüste ve afakta bizden ya da başka 

mazharlardan hareke�e ya da sükûnda zuhura 

gelen her ne kadar f i i l  var ise hepsinin Hakk’ a 

ait  olduğuna şuhut etmek ve bundan doğan 

zevki yaşamak i le ‘ ’Cennet-ül Ef ’al’’ kapısını 

geçmek demek . Bu; f i i l in sahibinin zanni 

benl iğimiz olmadığını anlamak , f i i l lerdeki alet 

oluşumuzu görmek , bunu yaşamak , “Eyval lah” 

demektir.  La�a ya da bi lgi  dağarcığında var 

olması yetmez , kurtarmaz . Tecel l i lerde Cenab-ı 

Hakk’ın tasarrufuna r ıza göstermektir.  Hal 

TESLİMİYET

edinmektir.  Olmaktır.  Tecel l i lerde fai l in Hakk 

olduğunu bi lerek boyun eğmek , razı olmak , 

tecel l ide sadece f i i l i  izlemek , eyval lah deyip 

tesl imiyetle müşahede ve tefekkür etmektir.  

Neyi müşahede edip tefekkür edeceğiz? Bu 

tecel l ideki Hakk’ın nası l  da zuhur e�iğini ,  bu 

tecel l inin bize ne anla�ığını ,  tecel l i  i le 

neyimizin – neremizin tabir i  caizse ‘zıpladığını’,  

bizi  ateşe soktu mu sokmadı mı ,  eksik yanımız 

neresiymiş,  bunları  tefekkür edeceğiz .  

Kendimizdeki sü�iyeti  yakalayarak ondan 

kurtulmak için mürşid in gösterdiği  yol ve dersi  

çal ışacağız .  Eyval lah deyip r ıza göstererek 

müşahede ve tesl imiye�e kalmak , sadece bizi  

yüceltir.

“Hayır! R abbine and olsun ki iş  bildikleri gibi 
değil ,  onlar aralarında çıkan çekişmeli işlerde 
seni hakem yapıp sonra da senin verdiğin 
hükme karşı içlerinde hiçbir sıkıntı 
duymaksızın, tam bir teslimiyetle boyun 
eğmedikçe iman etmiş olamazlar.” Nisa Suresi ,  
65. Ayet
Sonraki mertebe olan ‘ ’Tevhid- i  Sı fat’’ 

mertebesindeki tesl imiyet ,  tecel l i lerde tasarruf  

edenin Hakk olduğuna zevken şuhud 

edebi lmektir.  Cümle esmanın zuhurunu, 

Cenab-ı Al lah’ın subût sı fatlarının,  esma 

tecel l isi  i le f i i l ler olarak görünür oluşuna şahit 

olmak , bu şuhuda�a müdahaleci  ve karıştır ıcı  

olmak yerine seyirde kalabi lmektir.  Tecel l i ler in 

Hakk tecel l isi  olduğunu müşahede etmek , 

kendinde herhangi bir tasarruf  ve sı fatın 

olmadığını ,  duyanın,  konuşanın,  görenin,  

bi lenin,  d i leyenin ve gerçekleştirenin Hakk 

olduğunu seyir i le müşahede etmek ve buradan 

meydana gelen zevki yaşamaktır.  Âl im ve 

Hakîm olan O’dur.  Seyret ,  bak bir…

Fena mertebelerinin sonuncusu olan Tevhid- i  

Zat mertebesinde vücut ve zatında da Cenab-ı 

Al lah’ın tek vücut ve tek Zat olduğunun 

müşahedesi  i le yokluk bi l incine ulaşı l ı r.  Bu 

idrak seviyesinde sal ikte “e l  fakr-u fahri” 

(fakirl iğimle övünürüm) tecel l isine mazhar 

olunur.  Buradaki fakirl ik ,  parasızl ık-yoksul luk 

fakirl iği  deği l ,  varl ıktan soyunarak yokluğunu 

idrakle olan fakirl ik müşahedesid ir.  Benl ik 

bi l incinden tamamen sıyrı l ınmış,  kesret 

giysi ler inden soyunulmuş,  Cenab-ı Al lah’da 

fena olunmuş, kendini hiçe sayarak fena 

deryalarında yokluk zevki hâsı l  olmuştur.  

Nefsinin sü�i arzuları ,  namı ,  nişanı 

kalmamıştır.  

“Elbe�e nefsini temizleyip parlatan 
kurtulmuştur.” Şems Suresi ,  9.  Ayet
Yol bitmez , devamı gel i r.  Fena sonrası ,  mürşid i 

kâmil in gönlünden yeniden bekaya doğan 

sal ikin y ine tesl imiyetle beka makamlarını 

idraken yaşaması yerine gel inir ve daha da 

fazlası .

Tesl imiyetsiz tevhit mümkün deği l .  İnsan 

sevdiğine tesl im olmaz mı hiç?

Tesl imiyetsizl ik göstermek , Cenab-ı Al lah’ın 

işine karışmaktır.  Bu ise şirk girdaplarında 

kalmak demektir.  Kendine nisbi benl ik vererek ,  

tecel l i lerdeki Hakk’ın tasarrufunu görmezden 

gel ip kendi kıt ve sığ (cüz- i) tasarrufunun daha 

iy i olduğu zannıyla yapı lan çıkarcı müdahaleler,  

aceleci l ikler,  ha�a yalan i le insanları  yanı ltma, 

olayları  yönlendirmeye çal ışma çabaları  

oldukça sü�i hal lerdendir.  Bedel i  çok büyük ve 

zorludur.  Oysa maksat,  Cenab-ı Al lah’ın işine 

deği l ,  Cenab-ı Al lah’a karışma, kavuşmadır.  

Cenab-ı Al lah’ın kudreti ,  tasarrufu ve hükmü 

tıkır tıkır işl iyor.  Ölüm var.  Kişinin var 

zanne�iği benl iğine ait olan duygular ve 

planlar ;  sub jekti f  zanni vicdan, nisbi zevkler,  

arzular ve bu sığ görüş bugüne kadar hakiki 

anlamda kişiye ne kazandırmıştır,  kazanımlar 

neye yarar,  bir tefekkür edel im.

Haksızl ığa uğradığımızı zannedip hakl ı  da 

görsek kendimizi ,  tesl imiyet gösterip,  eyval lah 

diyeceğiz .  Ya hakikaten hakl ı  deği lsek? 

Tecel l inin sahibinden daha mı iy i  bi leceğiz? 

Tesl imiyetsiz olur mu? Kendim bi ld im, kendim 

yaptım, sanma. Hakl ı  ve haksız zaten bizim 

kendi nisbi benl iğimize ve arzularımıza,  

beklenti ler imize,  sonradan edindiğimiz 

paradigmalarımıza göre deği l  mi? Benl ik 

aynasına göre hakl ı  olsak ne olur,  olmasak ne 

olur? Cenab-ı Al lah’ın adaletinden, 

tasarrufundan ve tecel l i ler inden mi 

şikâyetçisin?

Bu durumda tesl imiyetin ne olduğuna dair laf ı  

uzatmadan bir özet geçmek yararl ı  olur ;  şöyle 

ki :Tesl imiyet Hakk mazharı mürşid ine 

sadaka�ir.  O’na sonsuz güven ve O’nu Hakk 

bi lmektir.

Tesl imiyet kendini hiçe saymak , tecel l i lerde 

Hakk’ı  görebi lmektir.

Tesl imiyet tecel l i lerde seyre geçmek , f i i l i  takip 

etmek , bu tecel l iyle neden karşı laşı ld ığını 

tefekkür etmek , kendindeki nefsani eğri l iği  

bulup bu yol la düzeltmektir.

Tesl imiyet melamet yolundaki zikir,  f ikir,  

tefekkür ve hizmet unsurlarının 

tamamlayıcısıd ır.  “Sensin ya Rab” 

d iyebi lmektir.  Eyval lah diyebi lme bi l incid ir.

Tesl imiyet ,  Eyval lah i le süreci takip etmek , 

tecel l inin sal ik i le olan i l işkisini tefekküre f ı rsat 

yaratarak irşat olup kendini tanıma yolunda 

i lerlemektir.  Müdahaleci  ve kontrolcü hal kendi 

özümüzü ve hakikatimizi nası l  tanıyabi leceğiz? 

Bu şeki lde Ancak nefs- i  emmaremizi tecrübe 

eder dururuz .  Dön dön dur,  dünyal ıklar 

peşinde.

Tesl imiyet sırtını Cenab-ı Al lah’a yaslayıp 

gayrısından endişe ve korku duymamak , seyir 

hal inde olmak , anda olanla hemdem olmak , 

yokluğunu anlamak , nispi benl iğinden 

kurtulmak , özgürleşmek ve kurtuluşa ermektir.  

Al lah var,  gam yoktur.

Tesl imiyet ‘sen çıkarsan aradan, kal ır seni 

yaradan’a mazhar olmaktır.

Tesl imiyet nispi benl iğimizi ve cüziyetimizi 

yok ederek kül l  olana vermek , şi rkten 

kurtulmaktır.

Tesl imiyet vehimden ve zanlardan 

kurtulmaktır.

Tesl imiyet kontrolcülüğü terk etmek , nefsani 

benl ikten kurtulmak , çok bi lmişl ikten,  

başangı l ıktan, kibirl i l ikten uzaklaşmak , sü�i 

tüm hal lerden beri olmak ve hafi�emektir.  

Kurtulanın ne namı kal ır ne nişanı .  Ölmeden 

önce ölür ve verecek hesabı da olmaz .

Tesl imiyet Cenab-ı Al lah ve Resulünün 

ölmeden önce ölüp bir daha ölüm görmeme 

davetine icabe�ir.

Tesl imiyet,  aşığın maşukuna olan aşk ve 

muhabbetinin ispatıd ır.

Tesl imiyet önce f i i l ler i ,  sonra sı fatlar ı  ve Zat’ ı  

tesl im etme yolculuğudur.

Tesl im olanlar,  verdikleri  sözden dönmeyen er 

kişi lerdir.  Ayağını bastığı  yerde sağlamca 

duranlardır.

İşte se lamet.  İşte İslam, işte hakiki imanın 

ispatı .  Sensin Ya Rab ! Sensin Ya Al lah !

Cenab-ı İnsan-ı Kâmil ,  mübarek efendimiz Pir 

Seyyid Mustafa Altun’un bir duası şöyledir :  

“Senden sana sığınıyor,  senden yardım 

di l iyorum. Sana tesl im oluyorum. Sen her şeye 

kadirsin.”

Âmin.

Gürcan GÜRSU

A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel irti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyeler ini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

melamet yolu 1737Melamet Yolu



T eslimiye�e selamet vardır.

“Doğrusu A�ah katında din, İslâm 'dır…” 
Al-i İmran suresi ,  19. ayet
İslam ‘se lamete varmak , tesl im olmak ; tesl im 

etmek , kurtuluşa ermek , boyun eğmek ; barış 

yapmak’ anlamına gel i r.  Boyun eğmek ve iradî 

olarak uymak suretiyle barış ortamına girmek 

anlamına da gelmektedir.  Selamet bulmaktır.  

Kurtuluşa ermek , belalardan, ızdıraptan, 

sıkıntıdan beri olmaktır.  Tesl imiyet ise aynı 

kökten olup sal ikin Hakk'ın bütün tecel l i ler ini 

gönül r ızasıyla kabul etmesi anlamına 

gelmektedir.

“Onlar ki,  kendilerine bir musibet 
dokunduğu zaman: ‘Bizim bütün varlığımız 
A�ah’ındır ve biz ancak O’na dönüyoruz’ 
derler.” Bakara suresi ,  156. ayet
Demek ki İslam’ın kökünde ve özünde 

tesl imiyet varmış.

Melamet ise hiçl ik yoludur.  Hiç olmak , 

ölmeden önce ölmektir.  “Mutu kable ente 

mutu” sırr ıd ır.  İhtiyari ölümdür. Bunun başı  

da sonu da tesl imiye�ir.  Tüm tecel l i ler i  

Hakk’tan bi lerek r ıza göstermektir.  Bu ise 

öğreni l i r.  Zaman ve emek ister.  Rıza i le tesl im 

olmayan ölmeden önce ölebi l i r mi? Diri  olan 

hayvan nefslerle ölüm ancak izdirari  ölümle 

olur ki ,  koca bir ömür nimetini buruşturup 

çöpe atmaktır.

Kendini bi len Rabb’ini bi l i r,  Rabbini bi len ise 

kurtuluşa eren, se lamet bulandır.  İslam 

olmaktır.  O halde kurtuluşa ermek , se lamet 

bulmak için tesl im olacaksın.  Kime? Seni sana 

bi ld irecek ,  tanıtacak olana : Rabbine.  Rabbin,  

senin kontrolünü el inde tutandır,  

terbiyecindir.  

Bir mürşid i kâmilden nefes almadan önce 

kişinin nefsi  ona Rabb’ l ik yapmaktadır.  Yani 

kişinin kontrolü suretler âleminin müptelası  

ve hevesl isi  olmuş nefs- i  emmare 

(emredici-hükmedici  nefs,  maddeci- sü�i hal ler 

denen hal lerle hal lenen bi l inç hal i)nin 

el indedir.  Bu şeytani ve zulmani bi l inç 

seviyesinde,  tecel l i ler in Hakk’tan olduğu 

idrakinden uzak , kontrolcü,  nefsin sü�i hal ler i  

olan dedikodu, hırs,  kin,  buğz ,  nefret ,  yalan,  

şehvet gibi hisler in ve tutumların pençesinde 

savrulup durmaktadır beşer.  Bir d iğer deyişle 

mürşid i olmayanın mürşid i ,  şeytandır.  

Ne zaman bir mürşid i kâmil in nefesiyle 

nefeslendin,  artık Cenab-ı Al lah,  Rububiyeti  

i le O’ndan sana tecel l i  eder.  Sonrasında sal ikin 

Rabbi-Hass’ını sal ike bi ld ir ir ve sal ik onu da 

Rabbülalemin’e kul e�iğinde tevhit 

tamamlanır.  Sal ikin nefes alması sonrasında 

kontrolü mürşid indedir.  Sal ik bazen kontrolün 

kendinde olduğu tuzağına zanni olarak düşer,  

debelenip oyalanır,  nimeti iki l ikte harcar.  

Demek ki sal ik fena olma yolunda önce bunu 

kabul edecek ,  buna tesl im olup bunu idraken 

yaşayacak .  O’na tesl im olmayan ne kendini 

bi lebi l i r ne de kurtuluşa erebi l i r.  

‘Mürşid i olmadan da tekâmül edenler var,  yok 

mu?’ Yok . Onlar tekâmül e�iklerini sananlar.  

Aynı zan sende de var.  

“Mürşit bir süre sonra putlaştır ı l ıyor ama?” 

Sende bir eğir i l ik yoksa,  sen samimi bir 

tesl imiye�eysen, rabıtayı mürşid ine deği l ,  

Cenab-ı Al lah’a yaptığını bi l iyorsan ve 

mürşid in Hakk mürşitse böyle bir durum 

olmaz . İ l im bi lmek başka,  Hakk mürşit olmak 

başka,  putlaştırmak başka,  samimi tesl imiye�e 

olmak başka.  

Mürşid i kâmil in mazhariyetinde ‘ ’Nefes- i  

Rahman’’ i le şere�enmiş kişi  se lamete doğru 

i lk önemli adımını atmıştır.  

"İnsan-ı kâmil olgun insan demektir.  Olgun 

insanı yani mürşid i kâmil i  arayın bulun. İnsan 

Hz. Mürşid i yani canl ı  olan Kuran’ı  bulunca 

ancak bu görülebi l i r.  Dolayısıyla Hz. Mürşid i 

bulmak ve onun ışığıyla aydınlanmak çok 

yararl ı  olacaktır.” Pir Seyyid Mustafa Altun 

Efendi .

‘ ’Mürşid- i  Kâmil’’,  Al lah i le kişi  arasında trafo,  

ara bulucu gibi bir rolde deği ld ir.  Doğrudan 

kişiye yol gösterici  ve o yolu aydınlatıcıd ır.  

Daha önce senin geçtiğin yerlerden geçmiş,  

edineceğin tecrübeleri  edinmiş,  sende 

gel işecek tekâmülü geçirmiştir.  Zira kişiyle 

Cenab-ı Al lah arasında bir boşluk yoktur ki 

araya trafo,  aracı v. s.  sı fatlarla sı fatlandır ı lan 

bir i ler i  girebi lsin? Şah damarından daha 

yakınım, d iyor.  Daha ötesi  var mı? Demek ki 

mürşit ,  hakiki d ir i l iş  için Hakk’ın nefhasını 

hak edene veren mazhardır.  Hakk bi l inmel id ir.  

Yani kal ıbı ,  sureti ,  gülüşü,  endamı i le deği l ,  

hakikati  i le değerlendir i l ip Hakk görülmesi ve 

tesl im olunması gerekir.  Hakk , Rab esması i le 

ondan tecel l i  etmektedir.  O, bu tesl imiyetin 

ödülünü kişiye kendini bi ld irerek fazlasıyla 

verecektir.  İfnaya doğru ölmeden önce ölme 

yolunda ve kurtuluşa giderken kendi 

istidadımıza göre bizi  terbiye eden, 

mürebbimiz ,  Rabbimiz ,  kâmil mürşit 

mazharıdır.  Yani lati f  olan Cenab-ı Al lah’ın 

Rab esması i le Rububiyetinin sal ike olan 

tecel l isi ,  mürşid i kâmil mazhariyetinden 

gerçekleşir.  Bu durumda Rabbine tesl im olan 

sal iğin tesl imiyeti  aynı zamanda Cenab-ı 

Al lah’adır.  Lati f  olan dedik .  Cisim deği ld ir ki  

bunların hepsinden münezzehtir.  Lati f  olanın 

el i ,  kolu,  sopası mı var,  sana Rabbl iğini nası l  

yapacak? Mazharı i le .  Sebepler sonuçlara 

dönüşürken vesi le ler işlemektedir.  

Kişinin henüz idrak etmemiş olduğu hakikati ,  

kendini tanıması ancak mürşid ine ;  mürşid ini 

Hakk bi l ip inanıp tesl im oluşuna bağl ıd ır,  

demiştik .  Hz. İsmai l’in Hz. İbrahim’e 

tesl imiyeti  misald ir.  

Tevhit bi l inciyle görülür ki ,  tesl imiye�e olan 

sal ik mülkün sahibine tesl im olmuş,  yüzünü 

O’na çevirmiş,  “ihdinessıratel müstakim” 
(Fatiha-6)  ayetine mazhar olmuştur.  Bu doğru 

yol ,  kişiy i  se lamete çıkartacaktır.  İslamdır.  

Melamete giden yoldur.  Kişinin zanni 

benl iğinden soyunup TEK var olan BİR’ i  vücut 

ülkesinde idrakidir.

Turistik seyahate çıktığında bi lmediğin bir 

alanı hakkını vererek gezip,  görüp, öğrenip,  

yaşamak rehbersiz mümkün mü? Rehber bizi  

gereken yere götürür,  anlatır,  gösterir,  yaşatır.  

Onun kı lavuzluğuna tesl im olmuşuzdur.  

Gördüğümüzden ne anlayacağımızı da tari�er.  

Hiç iti raz eder misin? Mesela ‘ ’Hayır,  O antik 

sütunlar o mi l letin deği l ,  şu mi l letin’’ der misin? 

Tesl imiye�esin çünkü.

Tesl imiyet Melamet meratibinde 

teveccühhanede mürşide tesl im olarak nefes 

almayla başlar,  fena makamları ve onların i lki  

olan ‘ ’Tevhid- i  Ef ’al’’ mertebesi  i le olgunlaşarak 

sürer.  Yani ‘ ’Tevhid- i  Ef ’al’’ makamının önemi 

büyük . Enfüste ve afakta bizden ya da başka 

mazharlardan hareke�e ya da sükûnda zuhura 

gelen her ne kadar f i i l  var ise hepsinin Hakk’ a 

ait  olduğuna şuhut etmek ve bundan doğan 

zevki yaşamak i le ‘ ’Cennet-ül Ef ’al’’ kapısını 

geçmek demek . Bu; f i i l in sahibinin zanni 

benl iğimiz olmadığını anlamak , f i i l lerdeki alet 

oluşumuzu görmek , bunu yaşamak , “Eyval lah” 

demektir.  La�a ya da bi lgi  dağarcığında var 

olması yetmez , kurtarmaz . Tecel l i lerde Cenab-ı 

Hakk’ın tasarrufuna r ıza göstermektir.  Hal 

edinmektir.  Olmaktır.  Tecel l i lerde fai l in Hakk 

olduğunu bi lerek boyun eğmek , razı olmak , 

tecel l ide sadece f i i l i  izlemek , eyval lah deyip 

tesl imiyetle müşahede ve tefekkür etmektir.  

Neyi müşahede edip tefekkür edeceğiz? Bu 

tecel l ideki Hakk’ın nası l  da zuhur e�iğini ,  bu 

tecel l inin bize ne anla�ığını ,  tecel l i  i le 

neyimizin – neremizin tabir i  caizse ‘zıpladığını’,  

bizi  ateşe soktu mu sokmadı mı ,  eksik yanımız 

neresiymiş,  bunları  tefekkür edeceğiz .  

Kendimizdeki sü�iyeti  yakalayarak ondan 

kurtulmak için mürşid in gösterdiği  yol ve dersi  

çal ışacağız .  Eyval lah deyip r ıza göstererek 

müşahede ve tesl imiye�e kalmak , sadece bizi  

yüceltir.

“Hayır! R abbine and olsun ki iş  bildikleri gibi 
değil ,  onlar aralarında çıkan çekişmeli işlerde 
seni hakem yapıp sonra da senin verdiğin 
hükme karşı içlerinde hiçbir sıkıntı 
duymaksızın, tam bir teslimiyetle boyun 
eğmedikçe iman etmiş olamazlar.” Nisa Suresi ,  
65. Ayet
Sonraki mertebe olan ‘ ’Tevhid- i  Sı fat’’ 

mertebesindeki tesl imiyet ,  tecel l i lerde tasarruf  

edenin Hakk olduğuna zevken şuhud 

edebi lmektir.  Cümle esmanın zuhurunu, 

Cenab-ı Al lah’ın subût sı fatlarının,  esma 

tecel l isi  i le f i i l ler olarak görünür oluşuna şahit 

olmak , bu şuhuda�a müdahaleci  ve karıştır ıcı  

olmak yerine seyirde kalabi lmektir.  Tecel l i ler in 

Hakk tecel l isi  olduğunu müşahede etmek , 

kendinde herhangi bir tasarruf  ve sı fatın 

olmadığını ,  duyanın,  konuşanın,  görenin,  

bi lenin,  d i leyenin ve gerçekleştirenin Hakk 

olduğunu seyir i le müşahede etmek ve buradan 

meydana gelen zevki yaşamaktır.  Âl im ve 

Hakîm olan O’dur.  Seyret ,  bak bir…

Fena mertebelerinin sonuncusu olan Tevhid- i  

Zat mertebesinde vücut ve zatında da Cenab-ı 

Al lah’ın tek vücut ve tek Zat olduğunun 

müşahedesi  i le yokluk bi l incine ulaşı l ı r.  Bu 

idrak seviyesinde sal ikte “e l  fakr-u fahri” 

(fakirl iğimle övünürüm) tecel l isine mazhar 

olunur.  Buradaki fakirl ik ,  parasızl ık-yoksul luk 

fakirl iği  deği l ,  varl ıktan soyunarak yokluğunu 

idrakle olan fakirl ik müşahedesid ir.  Benl ik 

bi l incinden tamamen sıyrı l ınmış,  kesret 

giysi ler inden soyunulmuş,  Cenab-ı Al lah’da 

fena olunmuş, kendini hiçe sayarak fena 

deryalarında yokluk zevki hâsı l  olmuştur.  

Nefsinin sü�i arzuları ,  namı ,  nişanı 

kalmamıştır.  

“Elbe�e nefsini temizleyip parlatan 
kurtulmuştur.” Şems Suresi ,  9.  Ayet
Yol bitmez , devamı gel i r.  Fena sonrası ,  mürşid i 

kâmil in gönlünden yeniden bekaya doğan 

sal ikin y ine tesl imiyetle beka makamlarını 

idraken yaşaması yerine gel inir ve daha da 

fazlası .

Tesl imiyetsiz tevhit mümkün deği l .  İnsan 

sevdiğine tesl im olmaz mı hiç?

Tesl imiyetsizl ik göstermek , Cenab-ı Al lah’ın 

işine karışmaktır.  Bu ise şirk girdaplarında 

kalmak demektir.  Kendine nisbi benl ik vererek ,  

tecel l i lerdeki Hakk’ın tasarrufunu görmezden 

gel ip kendi kıt ve sığ (cüz- i) tasarrufunun daha 

iy i olduğu zannıyla yapı lan çıkarcı müdahaleler,  

aceleci l ikler,  ha�a yalan i le insanları  yanı ltma, 

olayları  yönlendirmeye çal ışma çabaları  

oldukça sü�i hal lerdendir.  Bedel i  çok büyük ve 

zorludur.  Oysa maksat,  Cenab-ı Al lah’ın işine 

deği l ,  Cenab-ı Al lah’a karışma, kavuşmadır.  

Cenab-ı Al lah’ın kudreti ,  tasarrufu ve hükmü 

tıkır tıkır işl iyor.  Ölüm var.  Kişinin var 

zanne�iği benl iğine ait olan duygular ve 

planlar ;  sub jekti f  zanni vicdan, nisbi zevkler,  

arzular ve bu sığ görüş bugüne kadar hakiki 

anlamda kişiye ne kazandırmıştır,  kazanımlar 

Melamet YoluTESLİMİYET

neye yarar,  bir tefekkür edel im.

Haksızl ığa uğradığımızı zannedip hakl ı  da 

görsek kendimizi ,  tesl imiyet gösterip,  eyval lah 

diyeceğiz .  Ya hakikaten hakl ı  deği lsek? 

Tecel l inin sahibinden daha mı iy i  bi leceğiz? 

Tesl imiyetsiz olur mu? Kendim bi ld im, kendim 

yaptım, sanma. Hakl ı  ve haksız zaten bizim 

kendi nisbi benl iğimize ve arzularımıza,  

beklenti ler imize,  sonradan edindiğimiz 

paradigmalarımıza göre deği l  mi? Benl ik 

aynasına göre hakl ı  olsak ne olur,  olmasak ne 

olur? Cenab-ı Al lah’ın adaletinden, 

tasarrufundan ve tecel l i ler inden mi 

şikâyetçisin?

Bu durumda tesl imiyetin ne olduğuna dair laf ı  

uzatmadan bir özet geçmek yararl ı  olur ;  şöyle 

ki :Tesl imiyet Hakk mazharı mürşid ine 

sadaka�ir.  O’na sonsuz güven ve O’nu Hakk 

bi lmektir.

Tesl imiyet kendini hiçe saymak , tecel l i lerde 

Hakk’ı  görebi lmektir.

Tesl imiyet tecel l i lerde seyre geçmek , f i i l i  takip 

etmek , bu tecel l iyle neden karşı laşı ld ığını 

tefekkür etmek , kendindeki nefsani eğri l iği  

bulup bu yol la düzeltmektir.

Tesl imiyet melamet yolundaki zikir,  f ikir,  

tefekkür ve hizmet unsurlarının 

tamamlayıcısıd ır.  “Sensin ya Rab” 

d iyebi lmektir.  Eyval lah diyebi lme bi l incid ir.

Tesl imiyet ,  Eyval lah i le süreci takip etmek , 

tecel l inin sal ik i le olan i l işkisini tefekküre f ı rsat 

yaratarak irşat olup kendini tanıma yolunda 

i lerlemektir.  Müdahaleci  ve kontrolcü hal kendi 

özümüzü ve hakikatimizi nası l  tanıyabi leceğiz? 

Bu şeki lde Ancak nefs- i  emmaremizi tecrübe 

eder dururuz .  Dön dön dur,  dünyal ıklar 

peşinde.

Tesl imiyet sırtını Cenab-ı Al lah’a yaslayıp 

gayrısından endişe ve korku duymamak , seyir 

hal inde olmak , anda olanla hemdem olmak , 

yokluğunu anlamak , nispi benl iğinden 

kurtulmak , özgürleşmek ve kurtuluşa ermektir.  

Al lah var,  gam yoktur.

Tesl imiyet ‘sen çıkarsan aradan, kal ır seni 

yaradan’a mazhar olmaktır.

Tesl imiyet nispi benl iğimizi ve cüziyetimizi 

yok ederek kül l  olana vermek , şi rkten 

kurtulmaktır.

Tesl imiyet vehimden ve zanlardan 

kurtulmaktır.

Tesl imiyet kontrolcülüğü terk etmek , nefsani 

benl ikten kurtulmak , çok bi lmişl ikten,  

başangı l ıktan, kibirl i l ikten uzaklaşmak , sü�i 

tüm hal lerden beri olmak ve hafi�emektir.  

Kurtulanın ne namı kal ır ne nişanı .  Ölmeden 

önce ölür ve verecek hesabı da olmaz .

Tesl imiyet Cenab-ı Al lah ve Resulünün 

ölmeden önce ölüp bir daha ölüm görmeme 

davetine icabe�ir.

Tesl imiyet,  aşığın maşukuna olan aşk ve 

muhabbetinin ispatıd ır.

Tesl imiyet önce f i i l ler i ,  sonra sı fatlar ı  ve Zat’ ı  

tesl im etme yolculuğudur.

Tesl im olanlar,  verdikleri  sözden dönmeyen er 

kişi lerdir.  Ayağını bastığı  yerde sağlamca 

duranlardır.

İşte se lamet.  İşte İslam, işte hakiki imanın 

ispatı .  Sensin Ya Rab ! Sensin Ya Al lah !

Cenab-ı İnsan-ı Kâmil ,  mübarek efendimiz Pir 

Seyyid Mustafa Altun’un bir duası şöyledir :  

“Senden sana sığınıyor,  senden yardım 

di l iyorum. Sana tesl im oluyorum. Sen her şeye 

kadirsin.”

Âmin.

Gürcan GÜRSU

A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel irti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyeler ini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

38 Melamet Yolu



T eslimiye�e selamet vardır.

“Doğrusu A�ah katında din, İslâm 'dır…” 
Al-i İmran suresi ,  19. ayet
İslam ‘se lamete varmak , tesl im olmak ; tesl im 

etmek , kurtuluşa ermek , boyun eğmek ; barış 

yapmak’ anlamına gel i r.  Boyun eğmek ve iradî 

olarak uymak suretiyle barış ortamına girmek 

anlamına da gelmektedir.  Selamet bulmaktır.  

Kurtuluşa ermek , belalardan, ızdıraptan, 

sıkıntıdan beri olmaktır.  Tesl imiyet ise aynı 

kökten olup sal ikin Hakk'ın bütün tecel l i ler ini 

gönül r ızasıyla kabul etmesi anlamına 

gelmektedir.

“Onlar ki,  kendilerine bir musibet 
dokunduğu zaman: ‘Bizim bütün varlığımız 
A�ah’ındır ve biz ancak O’na dönüyoruz’ 
derler.” Bakara suresi ,  156. ayet
Demek ki İslam’ın kökünde ve özünde 

tesl imiyet varmış.

Melamet ise hiçl ik yoludur.  Hiç olmak , 

ölmeden önce ölmektir.  “Mutu kable ente 

mutu” sırr ıd ır.  İhtiyari ölümdür. Bunun başı  

da sonu da tesl imiye�ir.  Tüm tecel l i ler i  

Hakk’tan bi lerek r ıza göstermektir.  Bu ise 

öğreni l i r.  Zaman ve emek ister.  Rıza i le tesl im 

olmayan ölmeden önce ölebi l i r mi? Diri  olan 

hayvan nefslerle ölüm ancak izdirari  ölümle 

olur ki ,  koca bir ömür nimetini buruşturup 

çöpe atmaktır.

Kendini bi len Rabb’ini bi l i r,  Rabbini bi len ise 

kurtuluşa eren, se lamet bulandır.  İslam 

olmaktır.  O halde kurtuluşa ermek , se lamet 

bulmak için tesl im olacaksın.  Kime? Seni sana 

bi ld irecek ,  tanıtacak olana : Rabbine.  Rabbin,  

senin kontrolünü el inde tutandır,  

terbiyecindir.  

Bir mürşid i kâmilden nefes almadan önce 

kişinin nefsi  ona Rabb’ l ik yapmaktadır.  Yani 

kişinin kontrolü suretler âleminin müptelası  

ve hevesl isi  olmuş nefs- i  emmare 

(emredici-hükmedici  nefs,  maddeci- sü�i hal ler 

denen hal lerle hal lenen bi l inç hal i)nin 

el indedir.  Bu şeytani ve zulmani bi l inç 

seviyesinde,  tecel l i ler in Hakk’tan olduğu 

idrakinden uzak , kontrolcü,  nefsin sü�i hal ler i  

olan dedikodu, hırs,  kin,  buğz ,  nefret ,  yalan,  

şehvet gibi hisler in ve tutumların pençesinde 

savrulup durmaktadır beşer.  Bir d iğer deyişle 

mürşid i olmayanın mürşid i ,  şeytandır.  

Ne zaman bir mürşid i kâmil in nefesiyle 

nefeslendin,  artık Cenab-ı Al lah,  Rububiyeti  

i le O’ndan sana tecel l i  eder.  Sonrasında sal ikin 

Rabbi-Hass’ını sal ike bi ld ir ir ve sal ik onu da 

Rabbülalemin’e kul e�iğinde tevhit 

tamamlanır.  Sal ikin nefes alması sonrasında 

kontrolü mürşid indedir.  Sal ik bazen kontrolün 

kendinde olduğu tuzağına zanni olarak düşer,  

debelenip oyalanır,  nimeti iki l ikte harcar.  

Demek ki sal ik fena olma yolunda önce bunu 

kabul edecek ,  buna tesl im olup bunu idraken 

yaşayacak .  O’na tesl im olmayan ne kendini 

bi lebi l i r ne de kurtuluşa erebi l i r.  

‘Mürşid i olmadan da tekâmül edenler var,  yok 

mu?’ Yok . Onlar tekâmül e�iklerini sananlar.  

Aynı zan sende de var.  

“Mürşit bir süre sonra putlaştır ı l ıyor ama?” 

Sende bir eğir i l ik yoksa,  sen samimi bir 

tesl imiye�eysen, rabıtayı mürşid ine deği l ,  

Cenab-ı Al lah’a yaptığını bi l iyorsan ve 

mürşid in Hakk mürşitse böyle bir durum 

olmaz . İ l im bi lmek başka,  Hakk mürşit olmak 

başka,  putlaştırmak başka,  samimi tesl imiye�e 

olmak başka.  

Mürşid i kâmil in mazhariyetinde ‘ ’Nefes- i  

Rahman’’ i le şere�enmiş kişi  se lamete doğru 

i lk önemli adımını atmıştır.  

"İnsan-ı kâmil olgun insan demektir.  Olgun 

insanı yani mürşid i kâmil i  arayın bulun. İnsan 

Hz. Mürşid i yani canl ı  olan Kuran’ı  bulunca 

ancak bu görülebi l i r.  Dolayısıyla Hz. Mürşid i 

bulmak ve onun ışığıyla aydınlanmak çok 

yararl ı  olacaktır.” Pir Seyyid Mustafa Altun 

Efendi .

‘ ’Mürşid- i  Kâmil’’,  Al lah i le kişi  arasında trafo,  

ara bulucu gibi bir rolde deği ld ir.  Doğrudan 

kişiye yol gösterici  ve o yolu aydınlatıcıd ır.  

Daha önce senin geçtiğin yerlerden geçmiş,  

edineceğin tecrübeleri  edinmiş,  sende 

gel işecek tekâmülü geçirmiştir.  Zira kişiyle 

Cenab-ı Al lah arasında bir boşluk yoktur ki 

araya trafo,  aracı v. s.  sı fatlarla sı fatlandır ı lan 

bir i ler i  girebi lsin? Şah damarından daha 

yakınım, d iyor.  Daha ötesi  var mı? Demek ki 

mürşit ,  hakiki d ir i l iş  için Hakk’ın nefhasını 

hak edene veren mazhardır.  Hakk bi l inmel id ir.  

Yani kal ıbı ,  sureti ,  gülüşü,  endamı i le deği l ,  

hakikati  i le değerlendir i l ip Hakk görülmesi ve 

tesl im olunması gerekir.  Hakk , Rab esması i le 

ondan tecel l i  etmektedir.  O, bu tesl imiyetin 

ödülünü kişiye kendini bi ld irerek fazlasıyla 

verecektir.  İfnaya doğru ölmeden önce ölme 

yolunda ve kurtuluşa giderken kendi 

istidadımıza göre bizi  terbiye eden, 

mürebbimiz ,  Rabbimiz ,  kâmil mürşit 

mazharıdır.  Yani lati f  olan Cenab-ı Al lah’ın 

Rab esması i le Rububiyetinin sal ike olan 

tecel l isi ,  mürşid i kâmil mazhariyetinden 

gerçekleşir.  Bu durumda Rabbine tesl im olan 

sal iğin tesl imiyeti  aynı zamanda Cenab-ı 

Al lah’adır.  Lati f  olan dedik .  Cisim deği ld ir ki  

bunların hepsinden münezzehtir.  Lati f  olanın 

el i ,  kolu,  sopası mı var,  sana Rabbl iğini nası l  

yapacak? Mazharı i le .  Sebepler sonuçlara 

dönüşürken vesi le ler işlemektedir.  

Kişinin henüz idrak etmemiş olduğu hakikati ,  

kendini tanıması ancak mürşid ine ;  mürşid ini 

Hakk bi l ip inanıp tesl im oluşuna bağl ıd ır,  

demiştik .  Hz. İsmai l’in Hz. İbrahim’e 

tesl imiyeti  misald ir.  

Tevhit bi l inciyle görülür ki ,  tesl imiye�e olan 

sal ik mülkün sahibine tesl im olmuş,  yüzünü 

O’na çevirmiş,  “ihdinessıratel müstakim” 
(Fatiha-6)  ayetine mazhar olmuştur.  Bu doğru 

yol ,  kişiy i  se lamete çıkartacaktır.  İslamdır.  

Melamete giden yoldur.  Kişinin zanni 

benl iğinden soyunup TEK var olan BİR’ i  vücut 

ülkesinde idrakidir.

Turistik seyahate çıktığında bi lmediğin bir 

alanı hakkını vererek gezip,  görüp, öğrenip,  

yaşamak rehbersiz mümkün mü? Rehber bizi  

gereken yere götürür,  anlatır,  gösterir,  yaşatır.  

Onun kı lavuzluğuna tesl im olmuşuzdur.  

Gördüğümüzden ne anlayacağımızı da tari�er.  

Hiç iti raz eder misin? Mesela ‘ ’Hayır,  O antik 

sütunlar o mi l letin deği l ,  şu mi l letin’’ der misin? 

Tesl imiye�esin çünkü.

Tesl imiyet Melamet meratibinde 

teveccühhanede mürşide tesl im olarak nefes 

almayla başlar,  fena makamları ve onların i lki  

olan ‘ ’Tevhid- i  Ef ’al’’ mertebesi  i le olgunlaşarak 

sürer.  Yani ‘ ’Tevhid- i  Ef ’al’’ makamının önemi 

büyük . Enfüste ve afakta bizden ya da başka 

mazharlardan hareke�e ya da sükûnda zuhura 

gelen her ne kadar f i i l  var ise hepsinin Hakk’ a 

ait  olduğuna şuhut etmek ve bundan doğan 

zevki yaşamak i le ‘ ’Cennet-ül Ef ’al’’ kapısını 

geçmek demek . Bu; f i i l in sahibinin zanni 

benl iğimiz olmadığını anlamak , f i i l lerdeki alet 

oluşumuzu görmek , bunu yaşamak , “Eyval lah” 

demektir.  La�a ya da bi lgi  dağarcığında var 

olması yetmez , kurtarmaz . Tecel l i lerde Cenab-ı 

Hakk’ın tasarrufuna r ıza göstermektir.  Hal 

edinmektir.  Olmaktır.  Tecel l i lerde fai l in Hakk 

olduğunu bi lerek boyun eğmek , razı olmak , 

tecel l ide sadece f i i l i  izlemek , eyval lah deyip 

tesl imiyetle müşahede ve tefekkür etmektir.  

Neyi müşahede edip tefekkür edeceğiz? Bu 

tecel l ideki Hakk’ın nası l  da zuhur e�iğini ,  bu 

tecel l inin bize ne anla�ığını ,  tecel l i  i le 

neyimizin – neremizin tabir i  caizse ‘zıpladığını’,  

bizi  ateşe soktu mu sokmadı mı ,  eksik yanımız 

neresiymiş,  bunları  tefekkür edeceğiz .  

Kendimizdeki sü�iyeti  yakalayarak ondan 

kurtulmak için mürşid in gösterdiği  yol ve dersi  

çal ışacağız .  Eyval lah deyip r ıza göstererek 

müşahede ve tesl imiye�e kalmak , sadece bizi  

yüceltir.

“Hayır! R abbine and olsun ki iş  bildikleri gibi 
değil ,  onlar aralarında çıkan çekişmeli işlerde 
seni hakem yapıp sonra da senin verdiğin 
hükme karşı içlerinde hiçbir sıkıntı 
duymaksızın, tam bir teslimiyetle boyun 
eğmedikçe iman etmiş olamazlar.” Nisa Suresi ,  
65. Ayet
Sonraki mertebe olan ‘ ’Tevhid- i  Sı fat’’ 

mertebesindeki tesl imiyet ,  tecel l i lerde tasarruf  

edenin Hakk olduğuna zevken şuhud 

edebi lmektir.  Cümle esmanın zuhurunu, 

Cenab-ı Al lah’ın subût sı fatlarının,  esma 

tecel l isi  i le f i i l ler olarak görünür oluşuna şahit 

olmak , bu şuhuda�a müdahaleci  ve karıştır ıcı  

olmak yerine seyirde kalabi lmektir.  Tecel l i ler in 

Hakk tecel l isi  olduğunu müşahede etmek , 

kendinde herhangi bir tasarruf  ve sı fatın 

olmadığını ,  duyanın,  konuşanın,  görenin,  

bi lenin,  d i leyenin ve gerçekleştirenin Hakk 

olduğunu seyir i le müşahede etmek ve buradan 

meydana gelen zevki yaşamaktır.  Âl im ve 

Hakîm olan O’dur.  Seyret ,  bak bir…

Fena mertebelerinin sonuncusu olan Tevhid- i  

Zat mertebesinde vücut ve zatında da Cenab-ı 

Al lah’ın tek vücut ve tek Zat olduğunun 

müşahedesi  i le yokluk bi l incine ulaşı l ı r.  Bu 

idrak seviyesinde sal ikte “e l  fakr-u fahri” 

(fakirl iğimle övünürüm) tecel l isine mazhar 

olunur.  Buradaki fakirl ik ,  parasızl ık-yoksul luk 

fakirl iği  deği l ,  varl ıktan soyunarak yokluğunu 

idrakle olan fakirl ik müşahedesid ir.  Benl ik 

bi l incinden tamamen sıyrı l ınmış,  kesret 

giysi ler inden soyunulmuş,  Cenab-ı Al lah’da 

fena olunmuş, kendini hiçe sayarak fena 

deryalarında yokluk zevki hâsı l  olmuştur.  

Nefsinin sü�i arzuları ,  namı ,  nişanı 

kalmamıştır.  

“Elbe�e nefsini temizleyip parlatan 
kurtulmuştur.” Şems Suresi ,  9.  Ayet
Yol bitmez , devamı gel i r.  Fena sonrası ,  mürşid i 

kâmil in gönlünden yeniden bekaya doğan 

sal ikin y ine tesl imiyetle beka makamlarını 

idraken yaşaması yerine gel inir ve daha da 

fazlası .

Tesl imiyetsiz tevhit mümkün deği l .  İnsan 

sevdiğine tesl im olmaz mı hiç?

Tesl imiyetsizl ik göstermek , Cenab-ı Al lah’ın 

işine karışmaktır.  Bu ise şirk girdaplarında 

kalmak demektir.  Kendine nisbi benl ik vererek ,  

tecel l i lerdeki Hakk’ın tasarrufunu görmezden 

gel ip kendi kıt ve sığ (cüz- i) tasarrufunun daha 

iy i olduğu zannıyla yapı lan çıkarcı müdahaleler,  

aceleci l ikler,  ha�a yalan i le insanları  yanı ltma, 

olayları  yönlendirmeye çal ışma çabaları  

oldukça sü�i hal lerdendir.  Bedel i  çok büyük ve 

zorludur.  Oysa maksat,  Cenab-ı Al lah’ın işine 

deği l ,  Cenab-ı Al lah’a karışma, kavuşmadır.  

Cenab-ı Al lah’ın kudreti ,  tasarrufu ve hükmü 

tıkır tıkır işl iyor.  Ölüm var.  Kişinin var 

zanne�iği benl iğine ait olan duygular ve 

planlar ;  sub jekti f  zanni vicdan, nisbi zevkler,  

arzular ve bu sığ görüş bugüne kadar hakiki 

anlamda kişiye ne kazandırmıştır,  kazanımlar 

neye yarar,  bir tefekkür edel im.

Haksızl ığa uğradığımızı zannedip hakl ı  da 

görsek kendimizi ,  tesl imiyet gösterip,  eyval lah 

diyeceğiz .  Ya hakikaten hakl ı  deği lsek? 

Tecel l inin sahibinden daha mı iy i  bi leceğiz? 

Tesl imiyetsiz olur mu? Kendim bi ld im, kendim 

yaptım, sanma. Hakl ı  ve haksız zaten bizim 

kendi nisbi benl iğimize ve arzularımıza,  

beklenti ler imize,  sonradan edindiğimiz 

paradigmalarımıza göre deği l  mi? Benl ik 

aynasına göre hakl ı  olsak ne olur,  olmasak ne 

olur? Cenab-ı Al lah’ın adaletinden, 

tasarrufundan ve tecel l i ler inden mi 

şikâyetçisin?

Bu durumda tesl imiyetin ne olduğuna dair laf ı  

uzatmadan bir özet geçmek yararl ı  olur ;  şöyle 

ki :Tesl imiyet Hakk mazharı mürşid ine 

sadaka�ir.  O’na sonsuz güven ve O’nu Hakk 

bi lmektir.

Tesl imiyet kendini hiçe saymak , tecel l i lerde 

Hakk’ı  görebi lmektir.

Tesl imiyet tecel l i lerde seyre geçmek , f i i l i  takip 

etmek , bu tecel l iyle neden karşı laşı ld ığını 

tefekkür etmek , kendindeki nefsani eğri l iği  

bulup bu yol la düzeltmektir.

Tesl imiyet melamet yolundaki zikir,  f ikir,  

tefekkür ve hizmet unsurlarının 

tamamlayıcısıd ır.  “Sensin ya Rab” 

d iyebi lmektir.  Eyval lah diyebi lme bi l incid ir.

Tesl imiyet ,  Eyval lah i le süreci takip etmek , 

tecel l inin sal ik i le olan i l işkisini tefekküre f ı rsat 

yaratarak irşat olup kendini tanıma yolunda 

i lerlemektir.  Müdahaleci  ve kontrolcü hal kendi 

özümüzü ve hakikatimizi nası l  tanıyabi leceğiz? 

Bu şeki lde Ancak nefs- i  emmaremizi tecrübe 

eder dururuz .  Dön dön dur,  dünyal ıklar 

peşinde.

Tesl imiyet sırtını Cenab-ı Al lah’a yaslayıp 

gayrısından endişe ve korku duymamak , seyir 

hal inde olmak , anda olanla hemdem olmak , 

yokluğunu anlamak , nispi benl iğinden 

kurtulmak , özgürleşmek ve kurtuluşa ermektir.  

Al lah var,  gam yoktur.

Tesl imiyet ‘sen çıkarsan aradan, kal ır seni 

yaradan’a mazhar olmaktır.

Tesl imiyet nispi benl iğimizi ve cüziyetimizi 

yok ederek kül l  olana vermek , şi rkten 

kurtulmaktır.

Tesl imiyet vehimden ve zanlardan 

kurtulmaktır.

Tesl imiyet kontrolcülüğü terk etmek , nefsani 

benl ikten kurtulmak , çok bi lmişl ikten,  

başangı l ıktan, kibirl i l ikten uzaklaşmak , sü�i 

tüm hal lerden beri olmak ve hafi�emektir.  

Kurtulanın ne namı kal ır ne nişanı .  Ölmeden 

önce ölür ve verecek hesabı da olmaz .

Tesl imiyet Cenab-ı Al lah ve Resulünün 

ölmeden önce ölüp bir daha ölüm görmeme 

davetine icabe�ir.

Tesl imiyet ,  aşığın maşukuna olan aşk ve 

muhabbetinin ispatıd ır.

Tesl imiyet önce f i i l ler i ,  sonra sı fatlar ı  ve Zat’ ı  

tesl im etme yolculuğudur.

Tesl im olanlar,  verdikleri  sözden dönmeyen er 

kişi lerdir.  Ayağını bastığı  yerde sağlamca 

duranlardır.

İşte se lamet.  İşte İslam, işte hakiki imanın 

ispatı .  Sensin Ya Rab ! Sensin Ya Al lah !

Cenab-ı İnsan-ı Kâmil ,  mübarek efendimiz Pir 

Seyyid Mustafa Altun’un bir duası şöyledir :  

“Senden sana sığınıyor,  senden yardım 

di l iyorum. Sana tesl im oluyorum. Sen her şeye 

kadirsin.”

Âmin.

Gürcan GÜRSU

A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel irti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyeler ini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

Melamet YoluTESLİMİYET

39Melamet Yolumelamet yolu 1739Melamet Yolu



Melamet Yolu
A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

AKIL MERT EBELERİ

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel i rti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyeler ini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

40 Melamet Yolu40 Melamet Yolu



41Melamet Yolu

A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel i rti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyeler ini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

AKIL MERTEBELERİMelamet Yolu



A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel irti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyeler ini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

AKIL MERTEBELERİMelamet Yolu

42 Melamet Yolu



43

Melamet Yolu

Melamet Yolu

A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel irti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyeler ini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

13/R ad-28 :  “Onlar,  iman 
etmiş ve kalpleri  Al lah 
zikriyle yatışmış olanlardır.  
Evet ,  iy i  bi l in ki ,  kalpler ancak 
Al lah’ın zikri  i le huzur bulur” 



Melamet Yolu
A NKEBUT SURESİ 41. AYET 
“ALLAH’ TAN BAŞKALARINI DOST 
EDİNENLERİN DURUMU KENDİNE BİR EV 
EDİNEN ÖRÜMCEĞİN DURUMU GİBİDİR . 
EVLERİN EN DAYANIKSIZI İSE ŞÜPHESİZ 
ÖRÜMCEK EVİDİR . KEŞKE BİLSELERDİ.” 
Ankebut suresinin ana teması doğru inanca sahip 

olmak ve bu minval (tarz) üzere yaşanması 

konusundadır.  Ankebut d işi  örümcek demektir.  

Yüce yaratıcının kelamlarında bu canl ıdan 

bahsetmesi i lgisiz gibi görünse de (bazı 

kesimlerde) açığa çıkan hiçbir kelamın boş 

olmadığı ve derin manalar taşıd ığı  gerçektir.  

Bütün kardeşler imizin bi ld iği  üzere bedenimizde 

oluşan olumsuzluklara hastal ık d iyoruz .  Günlük 

yaşantımızda edindiğimiz tecrübeler 

doğrultusunda bir hastal ıkla muhatap 

olduğumuzda doktora gid iyoruz .  Halk di l inde 

birçok hastal ık d işi  veya erkek olarak 

adlandırı l ıyor.  Hastal ık eğer d işi  i se sıkıntı l ı ,  

erkek ise sıkıntısız olarak bel irti l iyor.  Sebebi 

malumunuz dişinin üretken olması ve bütün 

bedene yayı lma durumudur.  Bu durumda ise 

yayı lan kötü huylu hücreler,  bedeni zahir i  

(biyolo jik) ölüme kadar götürerek son 

bulmaktadır.  

İnsan olarak bedenlenip görüntüye gelen cümle 

isimlerin iki  yönlü olduğundan sürekl i  

bahsediyoruz .  Bu iki yönlü oluşunun açı l ımı ise 

bir i  görünen diğeri  ise görünmeyen hal id ir.  Bu 

durum göz önüne al ındığında ise demek ki 

hastal ıklar da iki  yönlüdür.  Yani bedeni 

hastal ıklar ve içsel  hastal ıklar.  Bedeni olan 

hastal ıklar günümüz imkânları  doğrultusunda 

görüntülenerek tedavi edi lmekte,  görünmeyen 

hastal ıklar ise kemâlat sahibi (insan) taraf ından 

tedavi edi lmektedir.  İşte bu durum bizler i  bu 

ayete mazhar etmektedir.  İnsanı hayvandan 

ayıran tek özel l ik akı ld ır.  Bu özel l ik sını�arına 

ayrı lmış mertebelerle tari f  edi lmiştir.  İ lk aşaması 

ise akl ı  meaşdır.  Akl ı  meaş,  Melamet i lminde 

yeme içme ve arama yani gündel ik akl ıd ır.  Bir 

başka deyişle nefsi  emmare akl ıd ır.  İşte aye�e bu 

akı l la düşünenlerden bahsetmektedir.  Sürekl i  

iki l ikte olan ve bu bakışla üreten akı l .  Asla sonuca 

varamayan ve dal lanıp budaklandıran akı l .  Bir 

türlü tek olan gövdeyi göremeyen, o dal lar ın ve 

yaprakların o gövdeye ait olduğunu idrak 

edemeyen akı l .  (Kişiye) sürekl i  acaba dedirten 

akı l .  İşin içine ama, fakat,  lakin gibi sözcükler 

gir ince aye�e bahse�iği gibi başlar örümcek ağları  

örülmeye,  bu örülen ağlar VEHİM VE 

ZANLARDIR . Öyle hızl ı  örer ki biraz da olsa 

doğruyu idrak edecek olan sistem tamamen esir 

düşer.  

Sonrası  malum sebebini bi lmediğimiz ve işin 

içinden çıkamadığımız hal ler ve günlük 

yaşantımıza sirayet eden dengesizl ikler ! ! !  Tabi 

dengesizl ik başlayınca sürekl i  şaşı  gören bir 

vaziyet hal i…

Ancak (KİŞİ) zihnini saran örümcek ağlarından 

haberdar olmadığı için kurduğu vehimlerin 

sağlamlığına tam iman eder.  Hâlbuki aye�e açıkça 

beyan edi lmiş,  o kurulan yuvanın sağlam 

olmadığı ,  inşa edi len bu vehim yuvası örümceği 

taşıyacak kadar sağlamdır.  Örümceğin ağırl ığı  göz 

önüne al ındığında daha iy i algı lanacaktır.  İşte bu 

hal kişiy i  de bu kadar zayı�atıp o ağın ne kadar 

gücü varsa o hale getirmektedir.  İnsan gücü için 

örümcek ağının ne kadar hükmü varsa (bedeni 

güç olarak) işte vehim ağıyla örülmüş bir akl ında 

o kadar hükmü vardır.

Tarık SATI

FARKEDİLMEY EN VEHİM VE ZAN

A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel irti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyeler ini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

44 Melamet Yolu



A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel irti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyeler ini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

Melamet Yolu
C enab-ı Al lah tam olarak ,  insan-ı kâmilden 

bi l inir.  Bu nedenle gerçek insan, insan-ı 

kâmildir.  İnsan-ı kâmil olmasaydı Al lah 

bi l inmezdi .

İnsan dünya âlemine,  aşağı lar ın aşağısına anne 

karnından nüzul eder.  Al lah’ın zatından 

uzaklaşıp dünyaya beden kal ıbında gözlerini 

açar.  Beş duyu i le algı ladığı  dünyayı beyninde 

kayıtlamaya başlar ve bu kayıtlarla 

düşünceleri  şeki l lenir ve anlam kazanır.  Ömrü 

süresince devamlı yeni kayıtlar edinmeye 

devam eder.  Kayıtlar onun f i i l ler ini ve varl ık 

nedenini oluşturur.  Çünkü var görünen her 

şey bi l inçl i  ya da bi l inçsiz tevhide kendi 

istidadınca hizmet eder.  Her şey vahit olan,  

kendinden başka varl ık olmayan Al lah’tandır.  

Ası l  olan bu hizmetin bi l inçl i  olmasıdır.  Bi l inç 

ise sadece insanda vardır.  

İnsan için Al lah’ın en büyük del i l i  y ine 

insanın kendisid ir.  Bu nedenle insanın görevi 

kendini tanımaktır.  İnsan kendini tanımak 

için yaratı lmıştır.  Çünkü kendini bi len 

Rabb’ini bi l i r.  Kendini tanıyan insan, 

Al lah’tan ayrı olmadığını idrak eder.  Kendini 

tanıyan insan Al lah’a yakınlaşır.

Severim ben seni candan içeru

Yolum vardır bu erkândan içeru

Şeriat ,  tar ikat yoldur varana

Hakikat meyvası andan içeru

Dinin terk edenin küfürdür işi

Ol ne küfürdür,  imandan içeru

Beni bende demen, ben de deği l im

Bir ben vardır bende,  benden içeru

Beni benden alana ermez el im

Kim kadem basa Sultandan içeru

Süleyman kuş d i l in bi l i r  dedi ler

Süleyman var,  Süleyman'dan içeru

Tecel l iden nasip erdi kimine

Kiminin maksudu bundan içeru

Senin aşkın beni benden al ıptır

Ne şir in dert bu, dermandan içeru

Miskin Yunus,  gözü tuş oldu Sana

Kapıda bir kuldur,  Sultandan içeru

Yunus EMRE

Yunus Emre Hazretler i  ne kadar güzel 

anlatmış,  görünenleri  ve görünenlerin,  

görülmeyen hakikatini “ beni bende demen 

bende deği l im, bir ben vardır bende benden 

içeri” d iyerek…

İnsan kendini ,  kendisi  tanıyamaz. Mutlaka 

kendi enfüsünü gösterecek bir aynaya,  bir 

rehbere ihtiyaç vardır.  O rehber ise mürşid- i  

kâmildir.

Cenab-ı Al lah kendinden başka varl ık yok 

iken bi l inmekl iğini murad e�i .  Kendinden 

başka varl ık olmayan Al lah kendini y ine ancak 

kendi i le bi lecekti .  Bunun için de insanı zuhura 

çıkardı .  O insan Hz. Muhammed Mustafa 

S.A .V. Efendimizle tam mazhar olarak zuhura 

geld i .  İnsan-ı kâmil inden kendini bi ld i .  

Böylece kendini kendiyle bi ld i .  Halen de bu 

bi l inmekl ik devam etmekte olup, zamanın 

İnsan-ı Kâmil inden f i i l ler ini ,  sı fatlar ını ve 

zatını izhar etmektedir.  İşte bütün âlemler,  

İNSAN OLMA SAY DI ALLAH BİLİNMEZDİ
kâinat ve dünya Cenab-ı Al lah’ın f i i l ler ini ,  

sı fatlar ını ve vücut birl iğini ,  devamlı 

yeni lenerek ,  sonsuz devamlı l ıkla ,  her an bir 

şende göstermeye devam etmektedir.

Bu sonsuz devamlı l ığın ve sonsuz 

değişkenl iğin fark edi ld iği  ve bi l inçl i  olarak 

idrak edi l ip anlaşı ld ığı  ve Hakkel yakin olarak 

zuhura çıktığı  yer ancak insanın kendisi  

olabi l i r.  Al lah varl ığını insanla gizlemiş olup, 

insanla zuhura çıkmasını istemektedir.  Bütün 

yara�ıkları  ve kâinat bu murat içindir.

Mürşid- i  kâmil in nefhai i lahisi  i le seyrüsüluk 

yoluna giren sal ik ,  beş duyu i le 

algı ladıklarının,  Cenab-ı Al lah’ın varl ığının 

dışında bir varl ık olmadığı hakikatini idrak i le 

Hakk’el  yakin bi lme yoluna girer.  İşte insanın 

gerçek insan olma ve Al lah’ı  bi lme hal i  böyle 

bir seyrüsüluk yoluyla gerçekleşebi l i r.

İnsan kâinatın özüdür.  Kâmil insan bu özün 

zuhura çıktığı  yerdir.  Kâmil insan Al lah’ın 

bi l indiği  makamdır.  İşte bu nedenle insan 

olmasaydı Al lah bi l inmezdi .  Cenab-ı Al lah 

kendini insan-ı kâmil aynasından 

seyretmektedir.  

Her insan Al lah’ın bi l inmek muradı gereği 

vardır.  Buna göre her insan varl ık sebebini 

aramal ıd ır.  Varl ık sebebini bi lmeyen insan 

İsra suresi 72. ayete mazhar olacaktır.  “Her 
kim bu dünyada (manen) kör ise ahire�e de 
kördür. Ve gidişçe daha şaşkındır.”

Sureten insan olarak dünyaya gelmiş olmak , 

insan olmak anlamına gelmiyor.  Al lah’ın 

yara�ığı varl ıklar,  cemadat (taş,  toprak),  

nebadat (bitki) ve hayvanatla birl ikte ,  insan 

suretid ir.  Sureten insan olan varl ık ancak 

yaratı l ış  gayesini bi l i r  ve bu gaye gereğince 

hayatı  yaşamaya başlarsa insan olma yoluna 

girebi l i r.  İnsanın yaratı l ış  gayesi  Al lah’ı  

bi lmektir.  Al lah’ı  bi len insan dünyada kör 

olmaktan kurtulur.

Al lah’ı  bi lmek için,  bi leni bulmak gerekir.  

Bunun için ‘ ’Melami Mürşid- i  Kâmil ini’’ 

bulmak ve nefhai i lahiy i almak gerekir.  Nefhai 

i lahiy i alan sal ik ,  i stidadı ve gayreti  ölçüsünde 

mürşid inden kendini seyredebi l i r.

Bakara Suresi 115. Ayet :  “Bununla beraber, 
doğu da A�ah 'ın, batı da A�ah 'ındır.  Artık 
nereye dönerseniz dönün, orası A�ah 'a çıkar. 
Şüphe yok ki,  A�ah (ın rahmeti) geniştir,  O, 
her şeyi bilendir.” 

Aye�en anlaşı lan,  Cenab-ı Al lah varl ığını 

f i i l ler i ,  esmaları ,  sı fatlar ıyla izhar ediyor.  Sal ik 

Seyrüsüluk içinde mürşid- i  kâmil in 

rehberl iğinde Al lah’tan başka varl ık olmadığını 

şuhud i le kendini tanımaya başlar.  Kendini 

bi len Rabb’ini bi l i r.  İnsan asl ına döner kâmil 

insan olur.  Cenab-ı Al lah’ın bi l inmek muradı o 

mazharından zuhura çıkmış olur.  Cenab-ı Al lah 

zatını zatıyla ,  İnsan-ı Kamil aynasından zevk 

i le seyreder.  

Hakikat sırlar ının anlaşı lması için duymak ya 

da okumak yetmez . İ lmel yakin,  aynel yakin ve 

Hakkel yakin olmak gerekir.  Bunun için 

‘ ’Melami Mürşid i Kâmil inden’’ i lahi nefhayla 

nefeslenip,  himmetine mazhar olmak gerekir.

Sal ih niyetle arayanların mürşid- i  kâmil i  

bulmasını Cenab-ı Al lah’tan niyaz ederim.

Arif ERKAL

45Melamet Yolu



A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel i rti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyelerini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

Melamet Yolu
C enab-ı Al lah tam olarak ,  insan-ı kâmilden 

bi l inir.  Bu nedenle gerçek insan, insan-ı 

kâmildir.  İnsan-ı kâmil olmasaydı Al lah 

bi l inmezdi .

İnsan dünya âlemine,  aşağı lar ın aşağısına anne 

karnından nüzul eder.  Al lah’ın zatından 

uzaklaşıp dünyaya beden kal ıbında gözlerini 

açar.  Beş duyu i le algı ladığı  dünyayı beyninde 

kayıtlamaya başlar ve bu kayıtlarla 

düşünceleri  şeki l lenir ve anlam kazanır.  Ömrü 

süresince devamlı yeni kayıtlar edinmeye 

devam eder.  Kayıtlar onun f i i l ler ini ve varl ık 

nedenini oluşturur.  Çünkü var görünen her 

şey bi l inçl i  ya da bi l inçsiz tevhide kendi 

istidadınca hizmet eder.  Her şey vahit olan,  

kendinden başka varl ık olmayan Al lah’tandır.  

Ası l  olan bu hizmetin bi l inçl i  olmasıdır.  Bi l inç 

ise sadece insanda vardır.  

İnsan için Al lah’ın en büyük del i l i  y ine 

insanın kendisid ir.  Bu nedenle insanın görevi 

kendini tanımaktır.  İnsan kendini tanımak 

için yaratı lmıştır.  Çünkü kendini bi len 

Rabb’ini bi l i r.  Kendini tanıyan insan, 

Al lah’tan ayrı olmadığını idrak eder.  Kendini 

tanıyan insan Al lah’a yakınlaşır.

Severim ben seni candan içeru

Yolum vardır bu erkândan içeru

Şeriat ,  tar ikat yoldur varana

Hakikat meyvası andan içeru

Dinin terk edenin küfürdür işi

Ol ne küfürdür,  imandan içeru

Beni bende demen, ben de deği l im

Bir ben vardır bende,  benden içeru

Beni benden alana ermez el im

Kim kadem basa Sultandan içeru

Süleyman kuş d i l in bi l i r  dedi ler

Süleyman var,  Süleyman'dan içeru

Tecel l iden nasip erdi kimine

Kiminin maksudu bundan içeru

Senin aşkın beni benden al ıptır

Ne şir in dert bu, dermandan içeru

Miskin Yunus,  gözü tuş oldu Sana

Kapıda bir kuldur,  Sultandan içeru

Yunus EMRE

Yunus Emre Hazretler i  ne kadar güzel 

anlatmış,  görünenleri  ve görünenlerin,  

görülmeyen hakikatini “ beni bende demen 

bende deği l im, bir ben vardır bende benden 

içeri” d iyerek…

İnsan kendini ,  kendisi  tanıyamaz. Mutlaka 

kendi enfüsünü gösterecek bir aynaya,  bir 

rehbere ihtiyaç vardır.  O rehber ise mürşid- i  

kâmildir.

Cenab-ı Al lah kendinden başka varl ık yok 

iken bi l inmekl iğini murad e�i .  Kendinden 

başka varl ık olmayan Al lah kendini y ine ancak 

kendi i le bi lecekti .  Bunun için de insanı zuhura 

çıkardı .  O insan Hz. Muhammed Mustafa 

S.A .V. Efendimizle tam mazhar olarak zuhura 

geld i .  İnsan-ı kâmil inden kendini bi ld i .  

Böylece kendini kendiyle bi ld i .  Halen de bu 

bi l inmekl ik devam etmekte olup, zamanın 

İnsan-ı Kâmil inden f i i l ler ini ,  sı fatlar ını ve 

zatını izhar etmektedir.  İşte bütün âlemler,  

kâinat ve dünya Cenab-ı Al lah’ın f i i l ler ini ,  

sı fatlar ını ve vücut birl iğini ,  devamlı 

yeni lenerek ,  sonsuz devamlı l ıkla ,  her an bir 

şende göstermeye devam etmektedir.

Bu sonsuz devamlı l ığın ve sonsuz 

değişkenl iğin fark edi ld iği  ve bi l inçl i  olarak 

idrak edi l ip anlaşı ld ığı  ve Hakkel yakin olarak 

zuhura çıktığı  yer ancak insanın kendisi  

olabi l i r.  Al lah varl ığını insanla gizlemiş olup, 

insanla zuhura çıkmasını istemektedir.  Bütün 

yara�ıkları  ve kâinat bu murat içindir.

Mürşid- i  kâmil in nefhai i lahisi  i le seyrüsüluk 

yoluna giren sal ik ,  beş duyu i le 

algı ladıklarının,  Cenab-ı Al lah’ın varl ığının 

dışında bir varl ık olmadığı hakikatini idrak i le 

Hakk’el  yakin bi lme yoluna girer.  İşte insanın 

gerçek insan olma ve Al lah’ı  bi lme hal i  böyle 

bir seyrüsüluk yoluyla gerçekleşebi l i r.

İnsan kâinatın özüdür.  Kâmil insan bu özün 

zuhura çıktığı  yerdir.  Kâmil insan Al lah’ın 

bi l indiği  makamdır.  İşte bu nedenle insan 

olmasaydı Al lah bi l inmezdi .  Cenab-ı Al lah 

kendini insan-ı kâmil aynasından 

seyretmektedir.  

Her insan Al lah’ın bi l inmek muradı gereği 

vardır.  Buna göre her insan varl ık sebebini 

aramal ıd ır.  Varl ık sebebini bi lmeyen insan 

İsra suresi 72. ayete mazhar olacaktır.  “Her 
kim bu dünyada (manen) kör ise ahire�e de 
kördür. Ve gidişçe daha şaşkındır.”

Sureten insan olarak dünyaya gelmiş olmak , 

insan olmak anlamına gelmiyor.  Al lah’ın 

yara�ığı varl ıklar,  cemadat (taş,  toprak),  

nebadat (bitki) ve hayvanatla birl ikte ,  insan 

suretid ir.  Sureten insan olan varl ık ancak 

yaratı l ış  gayesini bi l i r  ve bu gaye gereğince 

hayatı  yaşamaya başlarsa insan olma yoluna 

girebi l i r.  İnsanın yaratı l ış  gayesi  Al lah’ı  

bi lmektir.  Al lah’ı  bi len insan dünyada kör 

olmaktan kurtulur.

Al lah’ı  bi lmek için,  bi leni bulmak gerekir.  

Bunun için ‘ ’Melami Mürşid- i  Kâmil ini’’ 

bulmak ve nefhai i lahiy i almak gerekir.  Nefhai 

i lahiy i alan sal ik ,  i stidadı ve gayreti  ölçüsünde 

mürşid inden kendini seyredebi l i r.

Bakara Suresi 115. Ayet :  “Bununla beraber, 
doğu da A�ah 'ın, batı da A�ah 'ındır.  Artık 
nereye dönerseniz dönün, orası A�ah 'a çıkar. 
Şüphe yok ki,  A�ah (ın rahmeti) geniştir,  O, 
her şeyi bilendir.” 

Aye�en anlaşı lan,  Cenab-ı Al lah varl ığını 

f i i l ler i ,  esmaları ,  sı fatlar ıyla izhar ediyor.  Sal ik 

Seyrüsüluk içinde mürşid- i  kâmil in 

rehberl iğinde Al lah’tan başka varl ık olmadığını 

şuhud i le kendini tanımaya başlar.  Kendini 

bi len Rabb’ini bi l i r.  İnsan asl ına döner kâmil 

insan olur.  Cenab-ı Al lah’ın bi l inmek muradı o 

mazharından zuhura çıkmış olur.  Cenab-ı Al lah 

zatını zatıyla ,  İnsan-ı Kamil aynasından zevk 

i le seyreder.  

Hakikat sırlar ının anlaşı lması için duymak ya 

da okumak yetmez . İ lmel yakin,  aynel yakin ve 

Hakkel yakin olmak gerekir.  Bunun için 

‘ ’Melami Mürşid i Kâmil inden’’ i lahi nefhayla 

nefeslenip,  himmetine mazhar olmak gerekir.

Sal ih niyetle arayanların mürşid- i  kâmil i  

bulmasını Cenab-ı Al lah’tan niyaz ederim.

Arif ERKAL

İNSAN OLMASAYDI ALLAH BİLİNMEZDİ

46 Melamet Yolu40 Melamet Yolu46 Melamet Yolu



A kıl , yaradanı anlayabi lmek , idraklere 
sığmayan Al lah’ı  tefekkürle bi lmek için bir 
vasıtadır.  Al lah,  akl ı  halk e�iğinde akı l  
Al lah’ın verdiği  ve emre�iği her şeyi 
yerine getirdi ve Al lah’ın takdirler ine 
mazhar oldu. Akı l ,  Al lah’ın kendisine 
öğre�iklerinin dışına asla çıkmadı .  Akı l  
bi ld i  ki  kendisini yaratan Al lah’tır.  Her 
emrin Al lah’tan olduğunu düşünen akı l ,  
peygamberin kül l i  akl ıd ır.  Cenab-ı Al lah 
bu kül l i  akı l la Muhammed mazharında 
toprağa,  suya,  cemadata,  nebatada ve 
hayvanata indi .  Kendi Ahmed’de iken 
zahir i  de izaf i  Muhammed olarak göründü. 
Hakk’ın batını Ahmed , zahir i  
Muhammed’dir.  Hakk Ahmed esmasının 
batınından izaf i  âlem dediğimiz 
Muhammed’de görünerek ,  Muhammed’de 
bi l inmiştir.

Akıl nedir?
Düşünme, kavrama ve anlama yetisi .  
Anlayış karşısında ruhun bir bütün olarak 
anlama, kavrama hükme varma 
kapasitesid ir.

Aklın görevi nedir?
İnsanın hem ihtiyaçlarını karşı lamak hem 
de diğerler ine üstünlük kurabi lmek için tek 
gücü akl ıd ır.  Akı l  insanın tüm yaşamı 
boyunca alet olarak kul landığı ,  kendisi  i le 
eylemlerini gerçekleştirdiği  si lahtır ve d iğer 
canl ı larda bulunmaz. Akı l  derken 
kaste�iğimiz tanımlama, yargıya varma ve 
sonuç çıkarma yeteneğidir.  Akl ın gıdası ,  
başkalarının tecrübelerinden yararlanmak , 
okumak , bi lgi  edinmektir.

Akı l ,  insanlar arasındaki i letişim ve 

anlaşmanın tek nesnel yoludur ve düşünce 
sürecini yöneten, ışık tutan kavramlar ve 
bi lgi ler vasıtasıyla çal ışan yetenektir.  Akı l ,  
her bi lgiy i alan,  gel işmek için var edi lmiş 
en kıymetl i  özel l iğimizdir.  

Akıl ve zekâ arasındaki fark nedir? 
Zekâ, bireyin bi lgiy i anlama, öğrenme ve 
kul lanma yeteneğini i fade eder.  Zekâ,  
genel l ikle akademik beceri ler,  problem 
çözme yetenekleri ,  haf ıza,  mantık ve d i l  
beceri ler i  gibi  alanlarda ölçülür.  

Akı l  ise bireyin düşünme, karar verme, 
yargı lama ve problemleri  çözme yeteneğini 
i fade eder.

Akıl neden önemlidir?
İnsan, akı l  sayesinde hakikatler i  
kavrayabi l i r,  Al lah'ın r ızasını akl ın 
iy i l iğiyle e lde edebi l i r.  Akı l ,  i lmin 
kaynağıdır.  Şayet akı l  olmasaydı cehaletin 
perdeleri  aralanmaz ve pek çok husus 
anlaşı lmazdı .  Akı l ,  kendisini iy i  
kul lanmayı bi len kimseleri ,  doğru yoldan 
ayırmaz .

Kur’an terminolo jisinde akı l  ‘ bi lgi  
edinmeye yarayan bir güç’ ve ‘ bu güç i le 
e lde edi len bi lgi’ şekl inde tari f  edi lmiştir.

Kur’an'ın akı l  anlayışı  ise ,  haf ıza ve zihinle 
sınırl ı  bir anlayış deği ld ir.  Duyguları  da 
içine alan kalbi bir akı l  anlayışıd ır.  Kur’an'a 
göre faal ve insana pratikte faydası olmayan 
bir akl ın,  hiçbir önemi yoktur.  Bu konu 
ayet i le de bel i rti lmiştir.  Yunus suresi  100. 
ayet ;  ‘Al lah’ın izni olmadıkça hiçbir nefs 
için iman edebi lmek yoktur ve akı l lar ını iy i  

kul lanmayanları  o pisl ik içinde bırakır’ 
buyurulmaktadır.
Ayrıca Kur’an-ı  Kerim'de akl ın ;  
1) Düşünmek ,
2) İbret almak , 
3) Öğüt almak , 
4) Hidayete ermek ,
5) Cehale�e kalmamak , 
6) (Gönül yönünden) kör,  sağır ve d i lsiz 
olmamak , 
7) Ve özel l ikle de Kur’an'ın manasının 
anlaşı lması için ne kıymetl i  ve olmazsa 
olmaz bir yardımcı olduğuna dair pek çok 
ayet vardır.

Aklın yeri neresidir?
Aklın yeri  kalptir.  Beyin deği l !  Beyin onun 
bir aracıd ır.  Bedenin sırr ı ;  kalbinin en 
derin noktasında gizl i  olan i lahi bi l inçtir.  
Bu ise hem bugünkü görünür âlemlerin 
yani yaratı l ışın hem de yaratı l ış  öncesi  
âlemlerin bi lgisi  i le donatı lmış kozmik 
bi l inç ya da ruhtur.  İşte akı lda burayla 
alakal ıd ır.

Bi l inç ise ,  insanın kendisini ,  çevresini ve 
olup biteni tanıma, algı lama, kavrama, fark 
etme yetisid ir.  Bi l inç ,  kişiy i  kişi  yapan, 
akl ın işley işi  sonucunda oluşan olgudur.

Bi l inç ve idrak seviyeler ine göre akl ın 
mertebeleri  vardır.  Şimdi bu akı l  
çeşitler inden bahsedel im; Akı l ,  yönetim ve 
işlevsel l ik işini beyinle yapar.  Vücu�aki 
i letişim nöronlar vasıtasıyla 
gerçekleştir i l i r.  Vücu�a en çok nöronların 
bulunduğu yer beyindir,  sonrasında 
bağırsaklar ondan sonra da en değerl i  yer 
olan kalp gel i r.  Beyin bağırsaklardaki ve 

kalpteki nöronlardan etki lenir.  Hangisi  
baskınsa o yönde hareket eder.  Eğer kişide 
su�iyete yakın hareketler mevcutsa 
bağırsakların,  ulviyete yakın hareketler 
mevcutsa kalbin etkin olduğu söylenebi l i r.  
Eğer bağırsaklardaki nöronlar baskın 
gel i rse ,  nefsi  emmare davranışları  gösteren, 
‘ ’Akl ı  Meaş’’ dediğimiz avam akl ı  ortaya 
çıkar.  Toplumun çok büyük bir kesimi bu 
akı l  mertebesinde yaşar.  Kur’an-ı  Kerim'in 
Araf  suresi  179. ayeti  buna del i ld ir.  
‘Andolsun ki,  cinlerden ve insanlardan 
birçoğunu cehennem için yara�ık. 
Onların kalpleri vardır,  fakat onunla 
gerçeği anlamazlar. Gözleri vardır,  fakat 
onlarla görmezler.  Kulakları vardır,  fakat 
onlarla işitmezler.  İşte bunlar hayvanlar 
gibidirler.  Ha�a daha da aşağıdırlar. 
Bunlar da gafi�erin ta kendileridir.’

Bundan sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Mead’dır.  Tevhidi sı fatı  tahsi l  edip,  sı fatlar 
birl iğine ve zevklerine varıp mümin olan 
kişi ler in akı l  mertebesid ir.  Zikir,  f ikir,  
tefekkür ve çok çal ışmayla bi l inç 
seviyelerini gel işti rmişlerdir.  Bu 
mertebedeki insanların idrak kapasite ler i  
akl ı  meaşa göre çok yüksek olmakla beraber 
hala ‘Akı l la gid i len yolun sonu karanl ıktır’ 
sınırları  içindedirler.  Demek ki bundan 
sonra akı l la yani Cebrai l  kuvveti  i le 
gidebi lmek mümkün deği ld ir.  Burası  
Cebrai l 'in Hz. Peygamber'e ‘Bir adım daha 
atarsam yanarım’ dediği  sidretül münteha 
mertebesid ir.

Sonraki akı l  mertebesi  ise ;  Akl ı  Sel im'dir.  
Ari�erin akı l  seviyesid ir.  Her ne kadar akı l  
mertebesi  olarak tabir edi lse de Cebrai l  
kuvvetini geçmiş vücut akı l  makamlarını 

aşmış aşk i le devam edi lebi len bir yolculuğa 
çıkmıştır.  Aşı lması gereken en önemli sınır 
aşk i le aşı l ıp sonsuz i lmin, i lmi ledünün 
kapı ları  aralanmaya başlamıştır artık .

Bu makamlara ulaşabi lmek , mürşid inin 
kâmil mürşit ,  i stidadının uygun, Rabb’i  
hassının yeterl i  olgunlukta,  tesl imiyet ve 
çal ışma gayretinin çok fazla olmasına 
bağl ıd ır.  Sonraki akı l  mertebesi ;  Akl ı  
Kül l’dür.  Vel iyul lahın akı l  mertebesid ir.  
Burası  bambaşka bir makamdır.  Burada 
bütün oyunun kural lar ı  değişir.  Özgür bir 
akı l  söz konusudur.  İnsanın kendi çabası ,  
gayreti ,  zikri ,  f ikri ,  tefekkürü i le 
ulaşabi leceği makamlar geri lerde kalmıştır.  
Buralar sadece Cenab-ı Al lah'ın takdir i  i le 
yaşanabi len makamlardır.  Azın azı insana 
ancak nasip olur.

Son akı l  mertebesi ;  Akl ı  Evvel d ir.  ‘ ’Cenab-ı 
İnsanı Kâmil'in’’ akı l  seviyesid ir.  Ferdiyet 
söz konusu olduğu için bütün tasarruf  ve 
yetki kendisindedir.  Cenab-ı Al lah'ın ‘Sen 
olmasaydın kâinatı  yaratmazdım’ dediği  
makamdır.

Son kel imesini ,  izah edi lebi l i r son mertebe 
olduğu için kul landık .  Yoksa Al lah'ın i lmi 
sonsuzdur,  sona da son yoktur.  Makamlara 
da son yoktur.  Zira buralar sadece zatının 
hüküm sürdüğü yerlerdir.  Sona son 
olmadığı bi l inç seviyesi  noktasına ulaşan 
çok nadir insanların zevk edeceği 
makamlardır.

Cenab-ı Al lah'ın aşk i le bu güzel 
makamlara bizler i  de ulaştırması d i leğiyle .

Tamer ERPAK

47Melamet Yolu



Melamet Yolu
B U ÂLEMDE YAŞARKEN KENDİNİ 
GERÇEKLEŞTİREN, YANİ ÖZÜNE 
KAVUŞAN, VARLIĞIYLA ÖLÜMSÜZ 
MÜ OLUR?
Varl ık ,  görünürlüğe gelmek arzusu ve 
bi l inmek arzusuyla karanl ıktan aydınl ığa 
dönüştüğünde sadece dönüşmüş olması 
ona bir dual ite iki l ik getirmediği gibi O 
yine TEK tir ve hala da TEK 
VARLIKDIR .
Tin suresine baktığımız zaman;
Tek olan zatı  gereği ‘ ’Tek’tir’’.  
Ahadiyetinde Hüviyetiyledir.  İ lk zuhura 
çıkış olan ferdiyeti ,  nuru Muhammed 
olup, sı fatlarını içinde barındıran 
sı fatlarının zatıyla aynı olduğu ve zatını 
zatıyla bi lmek olduğu noktadan, yani 
taayyünü evvel olan görüntüye gelmeden 
önceki âlemden taayyünü sani olan 
sı fatlarıyla ceberrut âlemine tenezzülü ve 
sonrasında esmalarıyla melekût âlemine 
tenezzülü ve cismaniyetiyle kesi f  olan bu 
madde âlemine tenezzülü insanı kâmil in 
vücut mertebelerid ir.
-İşte ;
1-ve-�ini ve zzeytuni ,
*tine ve zeytuna diye başl ıyor sure,  yani 
incirle remz edi len vahde�e kesrete ,  
zeytinle remz edi len kesre�e vahdete,  
d iye başl ıyor ayetler ve devamında,
2-ve turi sinine,
*ve tecel l i  ed i len o An’a,
3-ve hazel beledi- l  emin,
*bu emin beldeye,  yani Muhammedi 
şuhud i le ‘ ’ferdiyetül emin’’ l ik tacının 
giy i ld iği  beldeye
4-lekad halaknel insane f i  ahseni takvim,

*ahseni takvim olan insanı kâmil i  
halke�ik
5-sümme redednahu esfe le saf i l in,
Sonra da çevirdik aşağı lar ın aşağısı  sef i l  
âleme a�ık .
Buradaki ayetlerle Cenabı Zatın 
sı fatlarına ve esmalarına tennezzülü i le 
lati f  alemden kesi f  aleme inişi  ve bu 
mekan aleminde ahseni takvim olan 
insanı kamil in yaratı l ışıyla görüntüye 
gel işi  anlatı lmakta.  Sonra aşağı lara 
inerek ‘ ’ kendisinden kendisi  için’’ 
yaratı lan esmalarının kendini ve 
Rablerini bi lmelerini isteyerek 
rububiyetiyle tebl iğe başladı .
İşte ten elbisesine büründü ve bu dünya 
sahnesinde göründü. Al lah’ın 
sı fatlarıyla ,  sonrasında Hakk olarak 
esmalarıyla ,  esmaların tertibi ve farkl ı  
farkl ı  kompozisyonları  i le ‘ ’şeyler’’ d iye 
tabir edi len eşya görüntüsünde 
vası�anması ve bu esma tertiplerinin 
mana olarak çeşitl i  tertipler inde Cenabı 
Hakk’ın f i i l ler iyle zuhura çıkması .
Yani o mücel la olan TEK ayna dünya 
sahnesinde özel l ikler ini ,  güzel l ikler ini ,  
sı fatlarını seyre dalmak için aynayı 
kırdı ki  her parçasında yine kendini 
seyretsin.  Âlemde görünen eşyayı her 
şeyi kendine ayna yaptı ve seyre daldı .  
Eşyanın hakikatini bi len kurtuldu, 
bi lemeyen ga�e�e kaldı .
Bu tebl iğe kulak verenler uruç için 
mürşid i kâmile ulaşarak nefeslendi ler ve 
kendi zanni varl ıklarını öz olan varl ıkta 
yok etmek için sefere başladı lar.  Al lah’ta 
fani olabi lenler,  bekayı ahire�e 

VARLIK TA DÜALİ T E KARMA ŞA SI diri lebi lenler yolculuklarına devam 
e�i ler.
Yani tevhidi idrak etme çabasına 
gir işti ler,  bi ld ikler inin güman olduğunu 
anladı lar,  içinde bulundukları  beden 
elbisesinin hayal i  ve zanni varl ıklar 
olduğunu idrak etmeye başladı lar ve bir 
dönüşüm başladı .  Kendi ler ini var 
zanne�ikleri  bir bakış açısından Cenabı 
Zat’tan başka varl ık olmadığı hakikatine 
doğru sefere çıktı lar.  Her bir tevhit 
mertebesinin şuhud kapı larını idrak ede 
ede,  önce f i i l ler tevhidi ,  sonra sı fatlar 
tevhidi ve sonra da vücut tevhidi 
mertebelerinde tevhidi zat i le sı rf  yokluk 
kapısına dayandı lar…
Ölmeden evvel ölmek sırr ı  i le hiçl ik 
mertebesine ulaşabi lenlerin sedası  
duyulmaz oldu ki mülkün sahibi kim diye 
sorulduğunda cevap veremedi ler… 
Kendi ler ine ait bir varl ıklarının 
olmadığını anladı lar,  zanni ve hayal i  
varl ıklarının Al lah’ta fani olması hal ini 
müşahede e�i ler… Ve dahası ve dahası .
Bu tevhit mertebelerinde basamak 
basamak çıkabi lenler melamet sülükunda 
melametin hakikate ve marifete ulaştıran 
yol olduğunu anladı lar….
İşte tam bu noktada güneşin bir tara�an 
batıp bir tara�an doğması gibi ,  hiçl iğini 
idrak eden, f iziken bu dünyada yaşarken 
nefsini ruha tebdi l  etmiş ölmeden evvel 
ölmüş ve beka âlemine geçerek orada 
Hakk’ın varl ığıyla doğmuş, d ir i lmiştir.  
Gönülden doğanlar,  güneşin batıdan deği l  
BATINDAN doğması i le nefsler ini ve 
Rablerini bi lmiş olurlar… 
İşte esas VARLIĞIN VARLIĞIYLA 
VAROLUŞUN ve kul luğun anlamı budur.
Ancak yolculuk burada bitmez her 

deryada tam fani olana kadar yani beka 
aleminde giy i len Hakk l ibası  da dahi l  
hepsinden i fna olmak yani yok olmak 
gerekir ki  yolculuğun devamında 
Hakk’ın zatının varl ığıyla var olan 
Al lah’a kavuşarak müsemmasına 
kavuşsun, sonrasında da nasibinde var 
ise ahadiyet deryasına dalarak varl ığın 
hüviyetinin nuruna hemdem olsun, gark 
olsun…
Burada esas olan kendi ler indeki 
istidatların yani tafsi latı  Muhammed 
olan o cevherin hakikate ,  yani Hakikat- i  
Muhammediyeye kavuşturulabi lmesid ir.  
Bu gerçekleşebi l i rse varoluş da varl ığın 
varl ığıyla gerçekleşmiş olur.
Burada kısacık değini len vuslat 
yolculuğu, hasret ,  Mecnun’u 
kavurmadan, Ferhat,  Şir in’i  için dağlar 
delmeden, Kerem Asl ı’sına,  yani asl ına 
özüne kavuşmadan sona eremez .
Onun için sabırla ,  i l im ve aşk kanatları  
takı larak ,  adım adım tesl imiyetle ,  
sadakatle ,  azimle yürünecek olan 
Melamet yolu kendini bi lmek isteyenler 
için kurtuluşa erme yoludur…
Ama bu yolculuk mevcut olan bu 
bedenlerde tamamlanamazsa,  
kendi ler inde mevcut olan i lahi cevher,  
maalesef  gizl i  hazinedeki yerine 
ulaşamayacak , kişi  kendini 
gerçekleştiremeyecek ve bu beden 
formunda toprakta yok olup gidecektir.
Buradan da anlaşı lacağı üzere,  döngüye 
giren nefs deği ld ir ve devir de özden öze 
gerçekleşir.  Yani reenkarnasyon ya da 
tenasühte olduğu gibi ,  başka bedenlerde 
tekrar d ir i lecek olan kişinin esma terkibi 
olan kendi nefsi  deği ld ir.
Çünkü mevcut esma terkibi yani seni sen 

yapan nefs deni len tertip,  yani esma 
kompozisyonunun, öldükten sonra aynı 
tertiple bir araya gelmesi imkânsızdır,  
dağı l ı r gider.  Onun için biyolo jik 
ölümden sonra tekrar aynı tertipte 
başka bir bedende dir i lme söz konusu 
deği ld ir.  İstidatlar da kişinin bedeni i le 
birl ikte yani esma kompozisyonu i le 
birl ikte dağı l ı r gider.
Bütün bu cümleler kişiye önce ağır 
gelse de,  Melamet yoluna girebi lenler 
ve kâmil mürşi�en nefes alabi lenler,  
usul ler ve kâmil öğretisiyle ve i rşadıyla 
bu i lmin kendi ler inde hale 
dönüştüğüne şahit olurlar ve manaları  
kendi idraklerinde açı lmaya başlar.  
Onun için bu i l im satırdan okunacak 
bir i l im olmayıp sadırdan açı lacak bir 
hal i lmidir.
Diğer şekl iyle sadece okumak konular 
hakkında bir sürel iğine geçici  olarak 
bi lgi  sahibi olmak demektir.  Ama oluş 
için,  hal için,  nefes alarak kelamların 
kulaktan kalbe inişini i rşat yoluyla 
yaşamak gerekmektedir.
Bu durum ehl ine malum olup, sonsuz 
yok oluşla yokluğa karışmak yerine 
seni sana bi ld irecek olan kâmil mürşide 
tabi olarak nefsinin hakikatini bi lmeyi ,  
sen deni len varl ığın nelerden tertip 
edi ld iğini idrak ve müşahede etmeyi ve 
bedensel ölüm gel ip çatmadan ÖZ’e 
kavuşmayı d i lemel i  ve bu uğurda  
gayret göstermel iy iz ki ölümsüzlüğe 
kavuşal ım…
Ötesi mübareklerin sırr ında sadece hak 
edenler için sırlanmış ve şi fre lenmiştir.

Leyla ÖZEL

48 Melamet Yolu



Melamet Yolu
B U ÂLEMDE YAŞARKEN KENDİNİ 
GERÇEKLEŞTİREN, YANİ ÖZÜNE 
KAVUŞAN, VARLIĞIYLA ÖLÜMSÜZ 
MÜ OLUR?
Varl ık ,  görünürlüğe gelmek arzusu ve 
bi l inmek arzusuyla karanl ıktan aydınl ığa 
dönüştüğünde sadece dönüşmüş olması 
ona bir dual ite iki l ik getirmediği gibi O 
yine TEK tir ve hala da TEK 
VARLIKDIR .
Tin suresine baktığımız zaman;
Tek olan zatı  gereği ‘ ’Tek’tir’’.  
Ahadiyetinde Hüviyetiyledir.  İ lk zuhura 
çıkış olan ferdiyeti ,  nuru Muhammed 
olup, sı fatlarını içinde barındıran 
sı fatlarının zatıyla aynı olduğu ve zatını 
zatıyla bi lmek olduğu noktadan, yani 
taayyünü evvel olan görüntüye gelmeden 
önceki âlemden taayyünü sani olan 
sı fatlarıyla ceberrut âlemine tenezzülü ve 
sonrasında esmalarıyla melekût âlemine 
tenezzülü ve cismaniyetiyle kesi f  olan bu 
madde âlemine tenezzülü insanı kâmil in 
vücut mertebelerid ir.
-İşte ;
1-ve-�ini ve zzeytuni ,
*tine ve zeytuna diye başl ıyor sure,  yani 
incirle remz edi len vahde�e kesrete ,  
zeytinle remz edi len kesre�e vahdete,  
d iye başl ıyor ayetler ve devamında,
2-ve turi sinine,
*ve tecel l i  ed i len o An’a,
3-ve hazel beledi- l  emin,
*bu emin beldeye,  yani Muhammedi 
şuhud i le ‘ ’ferdiyetül emin’’ l ik tacının 
giy i ld iği  beldeye
4-lekad halaknel insane f i  ahseni takvim,

*ahseni takvim olan insanı kâmil i  
halke�ik
5-sümme redednahu esfe le saf i l in,
Sonra da çevirdik aşağı lar ın aşağısı  sef i l  
âleme a�ık .
Buradaki ayetlerle Cenabı Zatın 
sı fatlarına ve esmalarına tennezzülü i le 
lati f  alemden kesi f  aleme inişi  ve bu 
mekan aleminde ahseni takvim olan 
insanı kamil in yaratı l ışıyla görüntüye 
gel işi  anlatı lmakta.  Sonra aşağı lara 
inerek ‘ ’ kendisinden kendisi  için’’ 
yaratı lan esmalarının kendini ve 
Rablerini bi lmelerini isteyerek 
rububiyetiyle tebl iğe başladı .
İşte ten elbisesine büründü ve bu dünya 
sahnesinde göründü. Al lah’ın 
sı fatlarıyla ,  sonrasında Hakk olarak 
esmalarıyla ,  esmaların tertibi ve farkl ı  
farkl ı  kompozisyonları  i le ‘ ’şeyler’’ d iye 
tabir edi len eşya görüntüsünde 
vası�anması ve bu esma tertiplerinin 
mana olarak çeşitl i  tertipler inde Cenabı 
Hakk’ın f i i l ler iyle zuhura çıkması .
Yani o mücel la olan TEK ayna dünya 
sahnesinde özel l ikler ini ,  güzel l ikler ini ,  
sı fatlarını seyre dalmak için aynayı 
kırdı ki  her parçasında yine kendini 
seyretsin.  Âlemde görünen eşyayı her 
şeyi kendine ayna yaptı ve seyre daldı .  
Eşyanın hakikatini bi len kurtuldu, 
bi lemeyen ga�e�e kaldı .
Bu tebl iğe kulak verenler uruç için 
mürşid i kâmile ulaşarak nefeslendi ler ve 
kendi zanni varl ıklarını öz olan varl ıkta 
yok etmek için sefere başladı lar.  Al lah’ta 
fani olabi lenler,  bekayı ahire�e 

dir i lebi lenler yolculuklarına devam 
e�i ler.
Yani tevhidi idrak etme çabasına 
gir işti ler,  bi ld ikler inin güman olduğunu 
anladı lar,  içinde bulundukları  beden 
elbisesinin hayal i  ve zanni varl ıklar 
olduğunu idrak etmeye başladı lar ve bir 
dönüşüm başladı .  Kendi ler ini var 
zanne�ikleri  bir bakış açısından Cenabı 
Zat’tan başka varl ık olmadığı hakikatine 
doğru sefere çıktı lar.  Her bir tevhit 
mertebesinin şuhud kapı larını idrak ede 
ede,  önce f i i l ler tevhidi ,  sonra sı fatlar 
tevhidi ve sonra da vücut tevhidi 
mertebelerinde tevhidi zat i le sı rf  yokluk 
kapısına dayandı lar…
Ölmeden evvel ölmek sırr ı  i le hiçl ik 
mertebesine ulaşabi lenlerin sedası  
duyulmaz oldu ki mülkün sahibi kim diye 
sorulduğunda cevap veremedi ler… 
Kendi ler ine ait bir varl ıklarının 
olmadığını anladı lar,  zanni ve hayal i  
varl ıklarının Al lah’ta fani olması hal ini 
müşahede e�i ler… Ve dahası ve dahası .
Bu tevhit mertebelerinde basamak 
basamak çıkabi lenler melamet sülükunda 
melametin hakikate ve marifete ulaştıran 
yol olduğunu anladı lar….
İşte tam bu noktada güneşin bir tara�an 
batıp bir tara�an doğması gibi ,  hiçl iğini 
idrak eden, f iziken bu dünyada yaşarken 
nefsini ruha tebdi l  etmiş ölmeden evvel 
ölmüş ve beka âlemine geçerek orada 
Hakk’ın varl ığıyla doğmuş, d ir i lmiştir.  
Gönülden doğanlar,  güneşin batıdan deği l  
BATINDAN doğması i le nefsler ini ve 
Rablerini bi lmiş olurlar… 
İşte esas VARLIĞIN VARLIĞIYLA 
VAROLUŞUN ve kul luğun anlamı budur.
Ancak yolculuk burada bitmez her 

deryada tam fani olana kadar yani beka 
aleminde giy i len Hakk l ibası  da dahi l  
hepsinden i fna olmak yani yok olmak 
gerekir ki  yolculuğun devamında 
Hakk’ın zatının varl ığıyla var olan 
Al lah’a kavuşarak müsemmasına 
kavuşsun, sonrasında da nasibinde var 
ise ahadiyet deryasına dalarak varl ığın 
hüviyetinin nuruna hemdem olsun, gark 
olsun…
Burada esas olan kendi ler indeki 
istidatların yani tafsi latı  Muhammed 
olan o cevherin hakikate ,  yani Hakikat- i  
Muhammediyeye kavuşturulabi lmesid ir.  
Bu gerçekleşebi l i rse varoluş da varl ığın 
varl ığıyla gerçekleşmiş olur.
Burada kısacık değini len vuslat 
yolculuğu, hasret ,  Mecnun’u 
kavurmadan, Ferhat,  Şir in’i  için dağlar 
delmeden, Kerem Asl ı’sına,  yani asl ına 
özüne kavuşmadan sona eremez .
Onun için sabırla ,  i l im ve aşk kanatları  
takı larak ,  adım adım tesl imiyetle ,  
sadakatle ,  azimle yürünecek olan 
Melamet yolu kendini bi lmek isteyenler 
için kurtuluşa erme yoludur…
Ama bu yolculuk mevcut olan bu 
bedenlerde tamamlanamazsa,  
kendi ler inde mevcut olan i lahi cevher,  
maalesef  gizl i  hazinedeki yerine 
ulaşamayacak , kişi  kendini 
gerçekleştiremeyecek ve bu beden 
formunda toprakta yok olup gidecektir.
Buradan da anlaşı lacağı üzere,  döngüye 
giren nefs deği ld ir ve devir de özden öze 
gerçekleşir.  Yani reenkarnasyon ya da 
tenasühte olduğu gibi ,  başka bedenlerde 
tekrar d ir i lecek olan kişinin esma terkibi 
olan kendi nefsi  deği ld ir.
Çünkü mevcut esma terkibi yani seni sen 

VARLIKTA DÜALİTE KARMAŞASI

yapan nefs deni len tertip,  yani esma 
kompozisyonunun, öldükten sonra aynı 
tertiple bir araya gelmesi imkânsızdır,  
dağı l ı r gider.  Onun için biyolo jik 
ölümden sonra tekrar aynı tertipte 
başka bir bedende dir i lme söz konusu 
deği ld ir.  İstidatlar da kişinin bedeni i le 
birl ikte yani esma kompozisyonu i le 
birl ikte dağı l ı r gider.
Bütün bu cümleler kişiye önce ağır 
gelse de,  Melamet yoluna girebi lenler 
ve kâmil mürşi�en nefes alabi lenler,  
usul ler ve kâmil öğretisiyle ve i rşadıyla 
bu i lmin kendi ler inde hale 
dönüştüğüne şahit olurlar ve manaları  
kendi idraklerinde açı lmaya başlar.  
Onun için bu i l im satırdan okunacak 
bir i l im olmayıp sadırdan açı lacak bir 
hal i lmidir.
Diğer şekl iyle sadece okumak konular 
hakkında bir sürel iğine geçici  olarak 
bi lgi  sahibi olmak demektir.  Ama oluş 
için,  hal için,  nefes alarak kelamların 
kulaktan kalbe inişini i rşat yoluyla 
yaşamak gerekmektedir.
Bu durum ehl ine malum olup, sonsuz 
yok oluşla yokluğa karışmak yerine 
seni sana bi ld irecek olan kâmil mürşide 
tabi olarak nefsinin hakikatini bi lmeyi ,  
sen deni len varl ığın nelerden tertip 
edi ld iğini idrak ve müşahede etmeyi ve 
bedensel ölüm gel ip çatmadan ÖZ’e 
kavuşmayı d i lemel i  ve bu uğurda  
gayret göstermel iy iz ki ölümsüzlüğe 
kavuşal ım…
Ötesi mübareklerin sırr ında sadece hak 
edenler için sırlanmış ve şi fre lenmiştir.

Leyla ÖZEL

49Melamet Yolu 49Melamet Yolu



B U ÂLEMDE YAŞARKEN KENDİNİ 
GERÇEKLEŞTİREN, YANİ ÖZÜNE 
KAVUŞAN, VARLIĞIYLA ÖLÜMSÜZ 
MÜ OLUR?
Varl ık ,  görünürlüğe gelmek arzusu ve 
bi l inmek arzusuyla karanl ıktan aydınl ığa 
dönüştüğünde sadece dönüşmüş olması 
ona bir dual ite iki l ik getirmediği gibi O 
yine TEK tir ve hala da TEK 
VARLIKDIR .
Tin suresine baktığımız zaman;
Tek olan zatı  gereği ‘ ’Tek’tir’’.  
Ahadiyetinde Hüviyetiyledir.  İ lk zuhura 
çıkış olan ferdiyeti ,  nuru Muhammed 
olup, sı fatlarını içinde barındıran 
sı fatlarının zatıyla aynı olduğu ve zatını 
zatıyla bi lmek olduğu noktadan, yani 
taayyünü evvel olan görüntüye gelmeden 
önceki âlemden taayyünü sani olan 
sı fatlarıyla ceberrut âlemine tenezzülü ve 
sonrasında esmalarıyla melekût âlemine 
tenezzülü ve cismaniyetiyle kesi f  olan bu 
madde âlemine tenezzülü insanı kâmil in 
vücut mertebelerid ir.
-İşte ;
1-ve-�ini ve zzeytuni ,
*tine ve zeytuna diye başl ıyor sure,  yani 
incirle remz edi len vahde�e kesrete ,  
zeytinle remz edi len kesre�e vahdete,  
d iye başl ıyor ayetler ve devamında,
2-ve turi sinine,
*ve tecel l i  ed i len o An’a,
3-ve hazel beledi- l  emin,
*bu emin beldeye,  yani Muhammedi 
şuhud i le ‘ ’ferdiyetül emin’’ l ik tacının 
giy i ld iği  beldeye
4-lekad halaknel insane f i  ahseni takvim,

*ahseni takvim olan insanı kâmil i  
halke�ik
5-sümme redednahu esfe le saf i l in,
Sonra da çevirdik aşağı lar ın aşağısı  sef i l  
âleme a�ık .
Buradaki ayetlerle Cenabı Zatın 
sı fatlarına ve esmalarına tennezzülü i le 
lati f  alemden kesi f  aleme inişi  ve bu 
mekan aleminde ahseni takvim olan 
insanı kamil in yaratı l ışıyla görüntüye 
gel işi  anlatı lmakta.  Sonra aşağı lara 
inerek ‘ ’ kendisinden kendisi  için’’ 
yaratı lan esmalarının kendini ve 
Rablerini bi lmelerini isteyerek 
rububiyetiyle tebl iğe başladı .
İşte ten elbisesine büründü ve bu dünya 
sahnesinde göründü. Al lah’ın 
sı fatlarıyla ,  sonrasında Hakk olarak 
esmalarıyla ,  esmaların tertibi ve farkl ı  
farkl ı  kompozisyonları  i le ‘ ’şeyler’’ d iye 
tabir edi len eşya görüntüsünde 
vası�anması ve bu esma tertiplerinin 
mana olarak çeşitl i  tertipler inde Cenabı 
Hakk’ın f i i l ler iyle zuhura çıkması .
Yani o mücel la olan TEK ayna dünya 
sahnesinde özel l ikler ini ,  güzel l ikler ini ,  
sı fatlarını seyre dalmak için aynayı 
kırdı ki  her parçasında yine kendini 
seyretsin.  Âlemde görünen eşyayı her 
şeyi kendine ayna yaptı ve seyre daldı .  
Eşyanın hakikatini bi len kurtuldu, 
bi lemeyen ga�e�e kaldı .
Bu tebl iğe kulak verenler uruç için 
mürşid i kâmile ulaşarak nefeslendi ler ve 
kendi zanni varl ıklarını öz olan varl ıkta 
yok etmek için sefere başladı lar.  Al lah’ta 
fani olabi lenler,  bekayı ahire�e 

dir i lebi lenler yolculuklarına devam 
e�i ler.
Yani tevhidi idrak etme çabasına 
gir işti ler,  bi ld ikler inin güman olduğunu 
anladı lar,  içinde bulundukları  beden 
elbisesinin hayal i  ve zanni varl ıklar 
olduğunu idrak etmeye başladı lar ve bir 
dönüşüm başladı .  Kendi ler ini var 
zanne�ikleri  bir bakış açısından Cenabı 
Zat’tan başka varl ık olmadığı hakikatine 
doğru sefere çıktı lar.  Her bir tevhit 
mertebesinin şuhud kapı larını idrak ede 
ede,  önce f i i l ler tevhidi ,  sonra sı fatlar 
tevhidi ve sonra da vücut tevhidi 
mertebelerinde tevhidi zat i le sı rf  yokluk 
kapısına dayandı lar…
Ölmeden evvel ölmek sırr ı  i le hiçl ik 
mertebesine ulaşabi lenlerin sedası  
duyulmaz oldu ki mülkün sahibi kim diye 
sorulduğunda cevap veremedi ler… 
Kendi ler ine ait bir varl ıklarının 
olmadığını anladı lar,  zanni ve hayal i  
varl ıklarının Al lah’ta fani olması hal ini 
müşahede e�i ler… Ve dahası ve dahası .
Bu tevhit mertebelerinde basamak 
basamak çıkabi lenler melamet sülükunda 
melametin hakikate ve marifete ulaştıran 
yol olduğunu anladı lar….
İşte tam bu noktada güneşin bir tara�an 
batıp bir tara�an doğması gibi ,  hiçl iğini 
idrak eden, f iziken bu dünyada yaşarken 
nefsini ruha tebdi l  etmiş ölmeden evvel 
ölmüş ve beka âlemine geçerek orada 
Hakk’ın varl ığıyla doğmuş, d ir i lmiştir.  
Gönülden doğanlar,  güneşin batıdan deği l  
BATINDAN doğması i le nefsler ini ve 
Rablerini bi lmiş olurlar… 
İşte esas VARLIĞIN VARLIĞIYLA 
VAROLUŞUN ve kul luğun anlamı budur.
Ancak yolculuk burada bitmez her 

deryada tam fani olana kadar yani beka 
aleminde giy i len Hakk l ibası  da dahi l  
hepsinden i fna olmak yani yok olmak 
gerekir ki  yolculuğun devamında 
Hakk’ın zatının varl ığıyla var olan 
Al lah’a kavuşarak müsemmasına 
kavuşsun, sonrasında da nasibinde var 
ise ahadiyet deryasına dalarak varl ığın 
hüviyetinin nuruna hemdem olsun, gark 
olsun…
Burada esas olan kendi ler indeki 
istidatların yani tafsi latı  Muhammed 
olan o cevherin hakikate ,  yani Hakikat- i  
Muhammediyeye kavuşturulabi lmesid ir.  
Bu gerçekleşebi l i rse varoluş da varl ığın 
varl ığıyla gerçekleşmiş olur.
Burada kısacık değini len vuslat 
yolculuğu, hasret ,  Mecnun’u 
kavurmadan, Ferhat,  Şir in’i  için dağlar 
delmeden, Kerem Asl ı’sına,  yani asl ına 
özüne kavuşmadan sona eremez .
Onun için sabırla ,  i l im ve aşk kanatları  
takı larak ,  adım adım tesl imiyetle ,  
sadakatle ,  azimle yürünecek olan 
Melamet yolu kendini bi lmek isteyenler 
için kurtuluşa erme yoludur…
Ama bu yolculuk mevcut olan bu 
bedenlerde tamamlanamazsa,  
kendi ler inde mevcut olan i lahi cevher,  
maalesef  gizl i  hazinedeki yerine 
ulaşamayacak , kişi  kendini 
gerçekleştiremeyecek ve bu beden 
formunda toprakta yok olup gidecektir.
Buradan da anlaşı lacağı üzere,  döngüye 
giren nefs deği ld ir ve devir de özden öze 
gerçekleşir.  Yani reenkarnasyon ya da 
tenasühte olduğu gibi ,  başka bedenlerde 
tekrar d ir i lecek olan kişinin esma terkibi 
olan kendi nefsi  deği ld ir.
Çünkü mevcut esma terkibi yani seni sen 

yapan nefs deni len tertip,  yani esma 
kompozisyonunun, öldükten sonra aynı 
tertiple bir araya gelmesi imkânsızdır,  
dağı l ı r gider.  Onun için biyolo jik 
ölümden sonra tekrar aynı tertipte 
başka bir bedende dir i lme söz konusu 
deği ld ir.  İstidatlar da kişinin bedeni i le 
birl ikte yani esma kompozisyonu i le 
birl ikte dağı l ı r gider.
Bütün bu cümleler kişiye önce ağır 
gelse de,  Melamet yoluna girebi lenler 
ve kâmil mürşi�en nefes alabi lenler,  
usul ler ve kâmil öğretisiyle ve i rşadıyla 
bu i lmin kendi ler inde hale 
dönüştüğüne şahit olurlar ve manaları  
kendi idraklerinde açı lmaya başlar.  
Onun için bu i l im satırdan okunacak 
bir i l im olmayıp sadırdan açı lacak bir 
hal i lmidir.
Diğer şekl iyle sadece okumak konular 
hakkında bir sürel iğine geçici  olarak 
bi lgi  sahibi olmak demektir.  Ama oluş 
için,  hal için,  nefes alarak kelamların 
kulaktan kalbe inişini i rşat yoluyla 
yaşamak gerekmektedir.
Bu durum ehl ine malum olup, sonsuz 
yok oluşla yokluğa karışmak yerine 
seni sana bi ld irecek olan kâmil mürşide 
tabi olarak nefsinin hakikatini bi lmeyi ,  
sen deni len varl ığın nelerden tertip 
edi ld iğini idrak ve müşahede etmeyi ve 
bedensel ölüm gel ip çatmadan ÖZ’e 
kavuşmayı d i lemel i  ve bu uğurda  
gayret göstermel iy iz ki ölümsüzlüğe 
kavuşal ım…
Ötesi mübareklerin sırr ında sadece hak 
edenler için sırlanmış ve şi fre lenmiştir.

Leyla ÖZEL

VARLIKTA DÜALİTE KARMAŞASIMelamet Yolu

50 Melamet Yolu



www.knowing-thyself.com
knowthyself

@_knowthyself

�ose who know themselves, know their God. Our channel has been launched with the 
aim of providing informative and awareness-raising publications for those who want 

to know themselves, achieve their purpose of creation, and experience the knowledge 
of truth. On our channel, we present the pearls of wisdom from the vast sea of 
knowledge of Pir Sayyid Mustafa Altun to our viewers. We invite everyone who 

questions, is eager to learn, researches where they come from and where they are 
going, and seeks the truth to SUBSCRIBE to our channel

Melamet Yolu

The One Universal Path That
Brings Peace To Hearts

What is Melamet? Did The Saints Unlock The Secrets
Of Quantum Mechanics?

The Holographic Universe Explained

The Way To Freedom From Distress,
Hardship and Suffering

Oh Clark Kent, Discover Your
Inner Superman!

51Melamet Yolu



TEVHİD
BULMACASI

Melamet Yolu

52 Melamet Yolu



T E V H İ D  B U L M A C A S I

1- Teklik ve birliği kabul etmek, birleme ilmi; fiilleri, 

sıfatları ve vücudu (zatı) Cenab-ı Allah' da birleme. 

2- Allah' da yok olma, Hakk'ı bilme. 

3- "İsim" kelimesinin çoğulu, isimler. 

4- Allah’ın Zatı' nın bilinebilmesi için zâtına nisbet edilen 

mâna ve mefhumlar, nitelikler, özellikler. 

5- Bir kimsenin içi, hali, hareketi, ahlâkı. 

6- Bütün, eksiksiz, noksansız, yetkin, tam, ağırbaşlı, 

erişkin, eksiksiz, olgun, bilgili (kimse)

7- Allah'dan nisbi benlikle gayrılaştırılan her şey. Allah 

younda insanı oyalayıcı dünyevi zevk ve eğlenceler. 

8- Birlik, yalnızlık.

9- Benlik, kendine güvenmek, hodbinlik. Sadece kendine 

tara�arlık.

10-  Allah ve O'nun sıfatları, fiilleri, isimleri ve tecellileri 

hakkında mânevî tecrübeyle doğrudan elde edilen bilgi.

11- Sâlike Hak yolunda rehberlik yapan kimse, velî, er, 

eren, pîr. 

12- Nebilik, Allah’tan gelen tebliğ, Hakk’tan nüzul eden 

haberi bildiriş.

13- İzzet, şeref ve hükümranlık bakımından en yüce, en 

aşkın olma, yaratılmışlık özelliklerinden beri olma. 

14- Açığa vurmak, göstermek.

15- Aşağıların aşağısı.  

16- Sarma, çevreleme, kuşatma. 

17- Bir şeyi aydınlığa kavuşturan bilgiler bütünü, bir 

şeyin hakikat ve mahiyetini kavrayıp idrak etmek.

18- Söz, laf, lakırdı.

19- Kur'an-ı Kerim' de bir sure, sofra manasına gelen 

kelime. 

20- Her çeşit günahı işleyen

21- Bir davranışı tercih edip gerçekleştirme gücü 

anlamında Allah’ın sübûtî sıfatlardan biri. 

22- Velilik, ermişlik, Allah ile kulu arasındaki 

karşılıklı sevgi ve dostluk.  

23- Allah’a yalvarıp yakarma, dua etme, dilek, 

yakarma, yalvarma, yakarış.

24- Doğru yolu gösterme, uyarma. 

25- Abitlik, kulluk makamı. 

26- Ham sofu. Ham ruhlu, pişmemiş, 

olgunlaşmamış, dinin özünden habersiz, şekilci ve 

zahirci kişi. 

27- Bir şeyin meydana gelmesinde sebep, temel 

esaslar, unsurlar.

1

15

2

16

6

18

17

3

4

7

22

20

9

5

21

8

23

25

12

13

26

19

11

24

10

14

27

1- Tevhit, 2- Fenafillah, 3- Esma, 4- Sıfat, 5- Siret, 6- Kamil, 7- Masiva, 8- Vahdet, 9- Enaniyet, 10- İrfan, 11- Mürşid, 12- Nübüvvet, 13- Teala,
14- İzhar, 15- Esfelisafilin, 16- İhata, 17- İlim, 18- Kal, 19- Maide, 20- Şaki, 21- İrade, 22- Velayet, 23- Niyaz, 24- İrşad, 25- Ubudiyet, 26- Zahid, 27- Anasır 53Melamet Yolu



GENÇ LİK KÖ ŞE Sİ
HAKK’IN TEVHİDİ

E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU

54 Melamet Yolu



Melamet Yolu
B ismil lahirrahmanirrahim,

Hakk’ın Tevhidi

Kün dedik var e�ik biz bu âlemi ,
Se�ar e�ik esmalarla eylemi 
Hiçl iktir f i i lde Hakk’ın tevhidi
Seyre�ik zatın vechiyle bu demi

Cenab-ı Hüda’nın kün deyip var etmesi ,  
asl ında var olanın farkl ı  suretlerde yani 
esma kompozisyonlarında kendinde 
kendini kendisiyle zuhur edişini ,  o 
esmaların istidatları  doğrultusundaki 
aşklarının seyir zevkidir.

Se�ar esması ,  örten anlamına gelmektedir.  
Hakk’ı  örten yine Hakk’ın nefsid ir.  Kulun 
burada muhtariyeti  yoktur.  Kendini bi len 
kulunda kemal iyle örten O’dur.  Kendini 
bi lmeyen kulda ise kulun cehaletiyle 
kendini örter.

Yunus suresi 44. Ayet : 
İnna(A)�âhe lâ yazlimu-nnâse şey-en 
velâkinne-nnâse enfusehum yazlimûn(e)
Her halde A�ah insanlara ze	ece 
zulmetmez ve lâkin insanlar kendilerine 
zulmediyorlar.

İşte bu zulmetmeleri  insanların 
cehaletinden kaynaklanmaktadır.  İnsan 
cehalet perdesini çektiğinde kendine 
zulme�iğinin farkına varmal ıd ır.

Kaf suresi 16. Ayet
Ve lekad haleknâ-l-insâne ve na’ lemu mâ 

tuvesvisu bihi nefsuh(u)(s) ve nahnu 
akrabu ileyhi min habli-lverîd(i)
And olsun, insanı biz yara�ık ve 
nefsinin ona ne vesveseler verdiğini de 
biliriz; biz ona şah damarından daha 
yakınız (her halinden haberdarız ve her 
an kudretimiz altındadır.)

Cenab-ı Hakk’ın isteği  ve arzusu aşk üzere 
görüntüye gelen bu bedenlerde f i i l ,  sı fat 
ve zatıyla kendinden başka bir varl ık 
olmadığını ,  o Esma’dan müşahede etmesi 
ve zuhura gelmesid ir.  Fi i lde,  kul benl iğine 
ni�et e�iklerini Hakk’a ni�et e�iğinde o 
f i i ldeki hiçl iğini idrak eder.  Ancak bunu 
kendi başına yapması mümkün deği ld ir.  
Onu en güzel ahlakı hamidesinde Al lah’ın 
ahlakı üzere ahlaklandıracak ,  onu Hakk 
bi lecek bir kamil mürşide ihtiyacı vardır.  
Öğretmen olmadan öğrenci olur mu? Usta 
olmadan çırak olur mu? Toprağa can 
veren sudur.  İnsana can veren de insan-ı 
kâmil in nefesid ir.  İnsan o nefesi  
bulamazsa ölüdür.  Tıpkı verimsiz bir 
kuru toprak gibi…

Bi l im, i l imden zuhura gel i r.  Neden- sonuç 
i l işkisiyle bakı ld ığında bi l im bunun 
açıklamasını yapmaktadır.  Ancak aşk ve 
i l im üzere gid i ld iğinde bi l im kendi 
hakikatini de aşığa aşikâr eder.  

Hakk’ın tevhidi ,  güneşin insana tepeden 
dik bir şeki lde vurmasına benzer.  Neden? 
Çünkü O anda gölge yoktur.  Gölge,  
Hakk’ın nurunun şiddetiyle Hakk’ta yok 
olur.  Asl ı  bir ama iki gibi görünen yine bir 

HAKK’ IN T EVHİDİ olarak görünür.  Bu ikiy i bir,  bir i  iki  gibi 
gösteren yine sı fatlarındaki zat nuruna mazhar 
olan güneştir.  Tabi ki  bunlar birer rumuza�ır.  
Cenab-ı Hüda’nın yara�ığı kulundaki Hakk’ı ,  
kendini kendisinde kendisiyle tevhit etmesid ir.  
Hakk , kulundaki zanni benl iği  yaktığında,  
Kurbu Feraiz ve Kurbu Nevafi l  i le o kulunda 
kendinden başka bir varl ık bırakmaz. Her an ve 
şe’nde tevhit zevkleri  kulda kulun yokluğunda 
zuhur eder olur.  Böylesi  zevkler hiçl iğini idrak 
eden yalnız Hakk i le olan kul larda olmaktadır.  
Cenab-ı Hüda’nın insanı boş yere gezip 
dolaşması ve nimetler inden faydalanması için 
yaratmadığını ancak tevhit deryasına 
dal ındığında idrak ve hal edi l i r olur.

Âlem-i katredir bu âlem, Hakk ile görürsen
Vahdet-i Kübra sendedir işitirsen
Zümer Suresi 23. Ayet
(A)�âhu nezzele ahsene-lhadîśi kitâben 
muteşâbihen meśâniye takşe’i	u minhu 
culûdu-�eżîne yahşevne rabbehum śümme 
telînu culûduhum ve kulûbuhum ilâ 
żikri(A)�âh(i)(c) żâlike huda(A)�âhi yehdî 
bihi men yeşâ/(u)(c) vemen yudlili(A)�âhu 
femâ lehu min hâd(in)
A�ah, kelâmın en güzelini indirdi,  ikizli ,  
ahenkli bir kitap, ondan R abb’ lerine saygısı  
olanların derileri ürperir,  sonra derileri de 
kalpleri de A�ah’ın zikriyle yumuşar, o işte 
A�ah rehberidir,  A�ah onunla dilediğini 
doğru yola çıkarır,  her kimi de A�ah 
şaşırtırsa artık ona hidayet edecek yoktur.  

Tevhit deryasına dalan âşıklar,  hal ler i  i le her an 
ayrı bir ayete mazhar olur.  Her bir kelam 
O’ndan zuhur eden bir ayet olur.  O kendini her 
bir esmada kendindeki hiçl iğiyle seyreder.

Eren KABALAY

E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU

49Melamet Yolu 55Melamet Yolu



Melamet Yolu
B ismil lahirrahmanirrahim,

Hakk’ın Tevhidi

Kün dedik var e�ik biz bu âlemi ,
Se�ar e�ik esmalarla eylemi 
Hiçl iktir f i i lde Hakk’ın tevhidi
Seyre�ik zatın vechiyle bu demi

Cenab-ı Hüda’nın kün deyip var etmesi ,  
asl ında var olanın farkl ı  suretlerde yani 
esma kompozisyonlarında kendinde 
kendini kendisiyle zuhur edişini ,  o 
esmaların istidatları  doğrultusundaki 
aşklarının seyir zevkidir.

Se�ar esması ,  örten anlamına gelmektedir.  
Hakk’ı  örten yine Hakk’ın nefsid ir.  Kulun 
burada muhtariyeti  yoktur.  Kendini bi len 
kulunda kemal iyle örten O’dur.  Kendini 
bi lmeyen kulda ise kulun cehaletiyle 
kendini örter.

Yunus suresi 44. Ayet : 
İnna(A)�âhe lâ yazlimu-nnâse şey-en 
velâkinne-nnâse enfusehum yazlimûn(e)
Her halde A�ah insanlara ze	ece 
zulmetmez ve lâkin insanlar kendilerine 
zulmediyorlar.

İşte bu zulmetmeleri  insanların 
cehaletinden kaynaklanmaktadır.  İnsan 
cehalet perdesini çektiğinde kendine 
zulme�iğinin farkına varmal ıd ır.

Kaf suresi 16. Ayet
Ve lekad haleknâ-l-insâne ve na’ lemu mâ 

tuvesvisu bihi nefsuh(u)(s) ve nahnu 
akrabu ileyhi min habli-lverîd(i)
And olsun, insanı biz yara�ık ve 
nefsinin ona ne vesveseler verdiğini de 
biliriz; biz ona şah damarından daha 
yakınız (her halinden haberdarız ve her 
an kudretimiz altındadır.)

Cenab-ı Hakk’ın isteği  ve arzusu aşk üzere 
görüntüye gelen bu bedenlerde f i i l ,  sı fat 
ve zatıyla kendinden başka bir varl ık 
olmadığını ,  o Esma’dan müşahede etmesi 
ve zuhura gelmesid ir.  Fi i lde,  kul benl iğine 
ni�et e�iklerini Hakk’a ni�et e�iğinde o 
f i i ldeki hiçl iğini idrak eder.  Ancak bunu 
kendi başına yapması mümkün deği ld ir.  
Onu en güzel ahlakı hamidesinde Al lah’ın 
ahlakı üzere ahlaklandıracak ,  onu Hakk 
bi lecek bir kamil mürşide ihtiyacı vardır.  
Öğretmen olmadan öğrenci olur mu? Usta 
olmadan çırak olur mu? Toprağa can 
veren sudur.  İnsana can veren de insan-ı 
kâmil in nefesid ir.  İnsan o nefesi  
bulamazsa ölüdür.  Tıpkı verimsiz bir 
kuru toprak gibi…

Bi l im, i l imden zuhura gel i r.  Neden- sonuç 
i l işkisiyle bakı ld ığında bi l im bunun 
açıklamasını yapmaktadır.  Ancak aşk ve 
i l im üzere gid i ld iğinde bi l im kendi 
hakikatini de aşığa aşikâr eder.  

Hakk’ın tevhidi ,  güneşin insana tepeden 
dik bir şeki lde vurmasına benzer.  Neden? 
Çünkü O anda gölge yoktur.  Gölge,  
Hakk’ın nurunun şiddetiyle Hakk’ta yok 
olur.  Asl ı  bir ama iki gibi görünen yine bir 

olarak görünür.  Bu ikiy i bir,  bir i  iki  gibi 
gösteren yine sı fatlarındaki zat nuruna mazhar 
olan güneştir.  Tabi ki  bunlar birer rumuza�ır.  
Cenab-ı Hüda’nın yara�ığı kulundaki Hakk’ı ,  
kendini kendisinde kendisiyle tevhit etmesid ir.  
Hakk , kulundaki zanni benl iği  yaktığında,  
Kurbu Feraiz ve Kurbu Nevafi l  i le o kulunda 
kendinden başka bir varl ık bırakmaz. Her an ve 
şe’nde tevhit zevkleri  kulda kulun yokluğunda 
zuhur eder olur.  Böylesi  zevkler hiçl iğini idrak 
eden yalnız Hakk i le olan kul larda olmaktadır.  
Cenab-ı Hüda’nın insanı boş yere gezip 
dolaşması ve nimetler inden faydalanması için 
yaratmadığını ancak tevhit deryasına 
dal ındığında idrak ve hal edi l i r olur.

Âlem-i katredir bu âlem, Hakk ile görürsen
Vahdet-i Kübra sendedir işitirsen
Zümer Suresi 23. Ayet
(A)�âhu nezzele ahsene-lhadîśi kitâben 
muteşâbihen meśâniye takşe’i	u minhu 
culûdu-�eżîne yahşevne rabbehum śümme 
telînu culûduhum ve kulûbuhum ilâ 
żikri(A)�âh(i)(c) żâlike huda(A)�âhi yehdî 
bihi men yeşâ/(u)(c) vemen yudlili(A)�âhu 
femâ lehu min hâd(in)
A�ah, kelâmın en güzelini indirdi,  ikizli ,  
ahenkli bir kitap, ondan R abb’ lerine saygısı  
olanların derileri ürperir,  sonra derileri de 
kalpleri de A�ah’ın zikriyle yumuşar, o işte 
A�ah rehberidir,  A�ah onunla dilediğini 
doğru yola çıkarır,  her kimi de A�ah 
şaşırtırsa artık ona hidayet edecek yoktur.  

Tevhit deryasına dalan âşıklar,  hal ler i  i le her an 
ayrı bir ayete mazhar olur.  Her bir kelam 
O’ndan zuhur eden bir ayet olur.  O kendini her 
bir esmada kendindeki hiçl iğiyle seyreder.

Eren KABALAY

HAKK’IN TEVHİDİ

56 Melamet Yolu

E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU



E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU

ilim nedir? ilim cenab-ı all ah’ın subut 
sıfatıdır . varlığın bilinmeklik iradesi ile 

ilmini aşikâr etmesi, kendini yenilemesi 
kendinden kendine olup kamilinden 
kemal atıyl a tecelli eder . bazıl arının 

rehbersiz ol arak satırdan öğrendikleri 
“kendini ve rabbini bilmek” ilmine dair 

aktardıkl arıyl a kemal at ve oluş 
gerçekleşemez.

leyl a özel

Melamet Yolu 57Melamet Yolu



SU HAYA�IR

İLİ M VE TEVHİD
E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU

58 Melamet Yolu



Melamet Yolu
E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

SU HAYA� IR

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU

49Melamet Yolu 59Melamet Yolu



E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU

SU HAYA�IRMelamet Yolu

60 Melamet Yolu



AHMET AMİŞ EFENDİ’DEN İNCİLER

SANAT
PENC ERE SİNDEN

E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU

61Melamet Yolu



E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU

Melamet Yolu
A hmet Amiş Efendi 1807 yı l ında Tuna 

vi layetine bağl ı  Tırnova'da dünyaya gelmiştir.  

Çok küçük yaşlarda tasavvufa i lgi  duymaya 

başlamış ve kendisini i l im tahsi l ine vermiştir.  

Yirmi yaşına geld iğinde Şabaniyye tarikatının 

İbrahimiyye kolunda Tırnova'ya naib olarak 

gönderi len Kuşadal ı  İbrahim efendinin 

veki l ler inden Ömer Halvetiye intisap etmiştir.  

Ahmet Amiş efendiye,  "Biz senin kalbine 

kancayı taktık .  Ne tarafa dönsen del ik 

Al lah’tan tarafadır ! . ." d iyen Ömerül Halvetî  

Hazretler i ,  hem Amiş Efendinin kendisini 

hem de medrese hocasını tesl im almıştır.

Ahmed Amiş Efendi aynı za�a sülukunu 

tamamlamıştır.  Kuşadal ı  İbrahim Efendinin 

sırlanmasından sonra Ömer’ül-Halvetî  

Hazretler i  Tırnova’da irşâd i le meşgul olarak 

1852 yı l ında evvela Amiş Efendiye sonra da 

Emrul lah Efendiye hi lafet vermiştir.  1853 

yı l ında Kırım Savaşı 'na tabur imamı olan 

hazret bu savaşta üstün başarı  göstermiştir.  

Gördüğü bir rüya üzerine İstanbul'a geld i ise 

de tekrar Tırnova'ya dönmüştür.

Halvetiyye- i  Şabâniyye yolunun mürşid- i  

kâmil ler inden, Ahmed Amîş Efendi 1877 

senesine kadar Tırnova’da ikamet e�i ler.  O 

sene Osmanl ı  hükümeti i le Rusya arasında 

vuku bulan harp dolayısıyla ai lesiyle 

İstanbul'a hicret e�i ler.  

Türbedar Bekir Efendi Hazretler i  de,  

uhdelerinde bulunan türbedarl ık görevini 

Ahmed Amîş Efendi Hazretler ine 

bırakmalarıyla Fâtih Sultan Mehmet 

türbesinin türbedarı olmuş ve bu yüzden 

“Fâtih Türbedarı” olarak da anı lmıştır.  

Nakşibendî şeyhi Ahmed Ziyâeddin 

Gümüşhanevî (1813-1893) ve Melâmetin 

üçüncü devre pir i  Muhammed Nûr’ül Arabî 

(1813-1887) taraf ından veri lmiş icazetler i  

vardır.

Amîş Efendi sal ikler ine Halveti ,  nadiren de 

Nakşî icazetnamesi vermiştir.  Tarikatlarda 

yapı lan merasimlerden özel l ikle uzak durmuş, 

Melamet i le i rşat etme yolunu seçmiştir.

Ahmed Amîş Efendi Melâmet sülukundaki 

sal iklere meratip te lkin etmez , onları  sohbet 

ve nazar i le yolda yürütürdü.

Kendisine tabi olanlardan İslamiyet’in 

emirler ine uyup, yasaklarından 

kaçınmalarını ,  sadece sohbet ve muhabbet 

yolunu seçmelerini istemiştir.  Riyazet ,  çi le vb.  

gibi yol lar ı  tavsiye etmemiş,  tercih 

etmemiştir.  Bu tür perhizler in bir kısmını 

zaten Kuşadal ı  İbrahim Efendi önceden 

kaldırmış,  geri  kalanını da Ahmet Amiş 

Efendi kald ırmıştır.  

Kendisine intisap edenlere ,  tövbe istiğfar 

etmelerini ,  salavat getirmelerini ,  Kur’an-ı  

Kerim okumalarını tavsiye etmiştir.  Her şeyi 

Kur’an’da bulabi leceklerini söylemiştir.

Hakk’a yürüyene kadar Şabaniyye yolunun 

şeyhl iğini yürütmüştür.  Ayrıca da son 

nefesine kadar Fatih Sultan Mehmet’in 

türbedarl ığını yapmıştır.

Ahmed Amîş Efendi Hazretler i  türbedarl ık 

kutsal emanetini Bekir Efendi’den tesl im 

ald ıktan sonra bereketl i  bir ömür sürmüşler 

ve kendi ler i  de,  malum olan vakitler i  

yaklaştığında yerler ine Kayseri l i  Mehmed 

Tevfik Efendi Hazretler ini veki l  bırakarak 

1920 yı l ında 113 yaşında İstanbul’da Hakk’a 

yürümüşlerdir.  

AHMET AMİ Ş
EFENDİ’ DEN İNC İLER AHMET AMİŞ EFENDİ’DEN İNCİLER*

-Resulul lah kimi irşat e�i :  Hazreti  Al i  

kerremal lâhü veche aynaya baktı ,  kendini 

gördü. 

Diğer Sahabe- i  Kiram tal im ve terbiye i le 

Hazreti  Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

Efendimiz'i  sadece anladı lar.  

Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

buyururlar ki ;  “Biz Al i  i le bir vücu�uk , bu 

âleme geld ik ,  baş ayrı ld ı .” 

Bazı kişi ler Hazret- i  Al i  Efendimizi Hazreti  

Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

Efendimize şikâyet e�iklerinde “Ondan bana 

şikâye�e bulunmayınız .” Buyurdular.  ‘ ’O 

Al lah'ın zatına tahsis edi lmiştir.’’

-İnsanda en son kaybolan, manevî saltanat 

hırsıd ır.

-Ari�en gözünü, evl iyaul lahtan özünü 

saklayamazsın.

-Karşınıza bir adam geld iği  zaman yüzünü 

gördüğünüzde size Hakk’ı  hatırlatıp zikir 

e�ir iyorsa o mümindir.

-Taşı nur toprağı nur,  kâmil ölmez ,  kaptan 

kaba taşınır.

-İnsan gönlü,  sı rr- ı  müphemdir.  İnsanla 

oynamaya gelmez . 

-Kâmil in kabulü,  şefâat- i  hassaya nâi l iye�ir.

-İnsan sure�e muhtar,  hakika�e mecburdur.

-Ayete bakı l ı rsa Al lah “kün !” demedi ,  bir şeye 

ol demesini murat e�iği  anda olur.  

-İradei kül l iyenin,  efradı beşerde zuhuruna o 

ferdin irade- i  cüz'iyyesi  denir.  

-Abdülmecit Sivasi  Hazretler i  buyurdu ki ;  

“Kadiri  anlamayınca kader anlaşı lmaz , kadir 

anlanınca da kader mestur kal ır.”

-Ahmed Amîş Efendi ,  “Beni bu türbenin 

türbedarı zannederler,  oysaki biz bütün bu 

âlemin türbedarıy ız” buyururdu.

-Türbeye gelen kadınlara d ikkat ediyor 

musun, onların içinde erkekleri  vardır,  onlara 

iy i  d ikkat et ,  buyururlar.

-Ben size şimdi La i lahe i l lal lah'ın Türkçesini 

söyleyeceğim. “ Yoktur,  vardır,  yoktur vardır ;  

yoktur vardır.  Öyle de anlar be” buyurdular.

-Sana yâkin gel inceye kadar ibadet et ,  yakın 

gel ince kendisi  eder.  

-Güneş yevmi kıyame�e cehenneme gidecektir.  

Çünkü güneşe tapanlar Al lah’sız kalmasın 

buyurdular.

-Yapmakla yapmamakta muhayyer   

bırakı ld ığınız bir şeyde yapmamayı tercih 

ediniz .

-Kibirden kurtulmak terakkinin kendisid ir.

-Ömer’ül Halveti  Hazretler i  buyurmuşlar ki ;  

“Ahmed , Ahmed ! Rûbubiyetin,  ubudiyetin 

rûbubiyetine mani olmasın.” 

-Al lah benden razı olmasaydı beni dünyaya 

getirmezdi .  Ben Al lah'tan razı olmal ıy ım. 

-  Yokuşu severim, inişi  sevmem.

-Marifet Hakk’tan razı olmaktır.  Ve marifet ehl i  

eşyanın i lmi ne üzerine ise hakikatle bi lmiş ve 

görmüştür.  

Mahbûb şânında buyurur :  

Zümer, 7 ;  “ De ki :  «Bilenlerle bilmeyenler bir 
olur mu? Doğrusu ancak akıl sahipleri öğüt 
alırlar.” 
En’am 82; “Onlar doğru yoldadırlar.” 
Bakara 262; “Onlara korku yoktur ve onlar 
üzülmeyeceklerdir.” 
İsra, 65; “Doğrusu Benim mümin ku�arım 
üzerinde senin bir hâkimiyetin olamaz. 
R abbin vekil olarak yeter.
-İy i bir iş  yaparsan vücut giyer,  o senin hadimin 

olur,  o melaikedir.  

-Fena bir iş  yaparsan o vücut,  giyer o senin 

zebanindir.  

-Melaikenin avamı ,  insanların havassına 

hadimdir.  Melaikenin,  havassı ,  hassül havassı  

insanların hassül haslarına hadimdir.  

İnsanların hasları ,  evl iyaul lah,  hassül hasları  

enbiyaul lahtır.  Melaikenin hassül hasları  

Cebrai l ,  Mikai l ,  İsraf i l ,  Azrai l’d ir.

Mürşidi Kamil
-Mürşid in vazifesi  müridini küfür ve iman ve 

havf  ve reca kaydından kurtarmaktır.  

-Mürşide mülaki olmayanlar şeriatın tari f i  

veçhi le kızgın sacda kal ırlar,  mürşide mülaki 

olanlar rahat kal ırlar.  

-Bizim fabrikaya düşen pasl ı  demir bi le olsa 24 

ayar altın ederiz .  Bazen bakır ın üstüne bir altın 

ci la vurur altın ayarında kul lanır ız .  

-Biz bir binayı tamir ederken kiremitler ini 

sal lamayız .  

-Biz nübüvvetin velayetinin sırr ının neşesine 

memuruz şimdi bu neşe sadece halveti lerde bir 

parçada kadir i lerde kaldı

-Her şeyin başı  Ehl ibeyt’e muhabbe�ir.  

Duaların en hayırl ısı  nedir ? Diye sorulduğunda 

şöyle buyurdular :  “ Yarabbi bizi  Ehl ibeyt 

kapısından ayırma.” 

-Hazreti  Fatıma radiyal la hü anha anamızdan 

di leyin.  O çok merhametl id ir.  Kendisinden 

niyaz edi leni geri  çevirmez . 

-Mustafa’y ı ,  Murteza’y ı bir bi lmeyen azaptan 

kurtulamaz . 

-Aynada baktım özüme, Al i  göründü gözüme 

-Gi�iğiniz yerde gönül safâsı  bulabi l iyorsanız 

oraya devam ediniz .

-Muhabbe�e fâni olan,  vusla�a bâki olur.

Namaz  

-Ben namaz kı lmasını sevmem, benden namaz 

kı lanı severim.

-Cemaatle namaz kı larken imam cehren okursa 

d inleyiniz ,  cehren okumuyorsa kendi virdinizle 

meşgul olunuz .

-Hakika�e salat insan-ı kâmile bir tek secdeden 

ibare�ir.  O secde ruhun ruhu âzâmâ 

inkiyadından ibare�ir.  Elestü bi rabbiküm de 

ruhun belâ'sını burada izhardan ibare�ir.

-Vel înin namazında Hak i le arasındaki hâi l  

(perde) kalkar.  Hakk i le karşı  karşıya şühûda 

gel i r.  Bu şühûd da mutlaka namazda olur.

R abıta 
-Kuşadal ı  Efendimizden(Kuşadal ı  İbrahim 

Halveti) ;  Rabıta rabıta derler,  Haktan gaf i l  

olmamak demektir.  

-Ahirete intikal etmiş mürşide rabıta olmaz , 

eğer olsaydı Resul Efendimizden başkasına 

olmazdı .”

-Huzurda teveccüh olmaz . 

-Ası l  rabıta şeyhinin ulûhiyetini tasdiktir.

Muhabbet 
Resulul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l leme 

muhabbet vâciptir.  Eğer Resûl'ümüze 

muhabbet aşk derecesini bulursa,  o vakit İnsan 

benim gizl i  hazinem, ben insanın gizl i  

hazinesiy im hadisi  vardır,  onun sırr ı  tahakkuk 

eder.  

-Her saadetimiz Resûl- i  Ekrem’e 

muhabbetimizledir.  

-Her vel inin kemâl i ,  Resûlul lah sal lal lâhü 

aleyhi ve se l lemi anlayışı  ni�etindedir.

-Al lah'ın öyle nedimleri  vardır ki  

Muhammed'den dahi gizl id ir.  

-Al lah'ın öyle kul ları  vardır ki  Al lah'ın üzerine 

yemin verseler behemehâl Al lah onların 

yeminini icra buyurur.  

-Rical (adam) önünde kantarı bulunan deği ld ir.  

“  Ricâlün lâ tülhihüm ticaretün velâ bey 'in an 

zikri l lâh. . .” ayeti  i le tari f  olunandır !  Erkekten 

olduğu gibi kadından da olur.

-Helvacı helvasına şeker katacak zamanını bi l i r  

-Senin isteğinle olmaz onun isteğiyledir 

-Al lah'tan gayrı bir şey yoktur.  Al lah'ın aynı da 

yoktur.  

-Esma-i i lahiye zat- ı  i lahiyenin l ibasıd ır.  Her 

an bir l ibası  i le zuhur eder.  Onun hükmü 

bitince d iğer bir ismiyle tecel l i  eder.  

-“Tevhit ,  lastik gibid ir,  uzatırsan kâinatı  

içerisine al ı r,  daraltırsan birçok şeyi almaz .” 

-  Sı fat- ı  ce lâl ,  cemâl ;  ikisi  birleştir ir kemâl .  

-  Zat görünür bi l inmez , sı fat bi l inir görünmez.

Din
Din ne yapar? Sorusuna veri len cevap ;

"Din, İrade- i  cüziyeyi ,  İrade- i  kül l iyeye 

götürür.  (İradei cüzi-ye :  İnsanların iradesi ,  

İrade- i  Kül l i  ye Al lah'ın iradesi) .  İrade- i  

Kül l iyeye ulaştın mı buradan Bağdat 'a 

bakarsan görürsün."

"Türbedar (Amîş) Hazretler i :  ‘ ’Bir şeyin olup 

olmaması arasında sence bir fark mevcutsa,  

nakıssın,  tamamlanmaya çal ış’’ buyurmuştur.

Ahmet Amiş Efendinin hal i fe ler inden Maraşl ı  

Ahmet Tahir Efendi’nin tarikat si lsi lesine 

bakı ld ığı  zaman; Ahmed Amîş Efendi ,  Ömer 

el-Halvetî ,  Bosnal ı  Mehmed Tevfik Efendi 

vasıtasıyla Halveti  Şâbânî tarikatının 

Kuşadaviyye (Kuşadal ı) kolunun pîr i  Kuşadal ı  

İbrahim Efendi'ye ulaştığı  görülmektedir.  

Maraşl ı  Ahmet Tahir Efendinin sohbetler ine 

de Evrenoszâde Sami Bey, Mustafa Efendi 

(Özeren),  Hasan Nevres.  Miralay Hi lmi 

Şanl ıtop,  Muza�er Özak , Mehmet Al i  Yitik ,  

Vehbi Güloğlu,  Fethi Gemuhluoğlu gibi 

müridlerinin yanı sı ra Babanzâde Ahmed 

Naim Bey, Muhiddin Raif ,  Neyzen Tevfik ,  

Abdülbaki Göl pınarl ı  gibi  dönemin önemli 

isimleri  de katı lmışlardır.

Ahmet Tahir Efendi de mürşid inin i lmi ledün 

deryasından kana kana içtiği  için,  söylediği  

kelamlar d inleyenlerin kalplerine tesir 

etmiştir :

- "Resûlul lah Sal lal lâhü Aleyhi Ve Sel lem 

Al lah'ın Harem Dairesid ir." 

- "Maneviya�a dahi sal ikin Al lah'a varması bir 

derece kolaydır.  Fakat Resulul lah’a varmak 

için :  Aşk ister,  ahlâk ister,  sayi (çal ışmak) ister."

- "İnsan bir ağaca benzer :  Onun kökü Al lah,  

gövdesi  Muhammed , yaprakları  da kendisid ir.  

Çal ışarak köküyle gövdeni bulmal ı ." 

- "Al lah'ın yanında insanın bi lgisi  ve kudreti ,  

sa�a kı l  kadar bir şeydir.  İnsan kudretini ,  

bi lgisini ,  ha�a mümkünse varl ığını Al lah'a 

tesl im etmel i .  Varl ığını tesl im edersen 

Evl iyaul lah olursun, o da çok zordur." 

- "Bir d ışardan, bir de içerden adam olunur."

- "İçerde sakl ı  bir mevcudiyet var,  uyumaktadır.  

Onu zikirle uyandırmal ı .  Zikir onun ninnisid ir,  

uyutmaz, uyandırır.  Bir defa da uyandı mı ,  

artık uyumak bi lmez ."

- "Haya�a hiçbir şeye üzülmemel i ,  yalnız bir 

şeye üzülünse yerid ir ;  o da 'Al lah her zaman 

benimle beraber de ben neden O'nun cahi l iy im. 

O'ndan bihaberim.' Akı l l ı  insanlar buna 

üzülmüşler,  bunu aramışlar.  

Fatih Türbedarı Ahmet Amiş Efendinin,  

zamanının insanı kâmil i  olarak yetiştirdikleri  

de kemalat sahibi mübarekler olarak nurlarıyla 

bu kâinatı  aydınlatmışlar,  onlar da nice 

müritler yetiştirmişlerdir.

Türbedar Hazretler i  için,  "Mükevvenat iki  

dudağı arasında id i" cümlesiyle i fade edi lmek 

istenen hakikat ancak ehl ine ayan olup, sı rr ı  

mukaddesler inin mübarek kı l ınması 

niyazımızdır…

*Hüseyin Salahi Çiloğlu
*TDV İslam ansiklopedisi  internet sitesi ,  
müe�if Nihat Azamat  

62 Melamet Yolu



E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU

Melamet Yolu
A hmet Amiş Efendi 1807 yı l ında Tuna 

vi layetine bağl ı  Tırnova'da dünyaya gelmiştir.  

Çok küçük yaşlarda tasavvufa i lgi  duymaya 

başlamış ve kendisini i l im tahsi l ine vermiştir.  

Yirmi yaşına geld iğinde Şabaniyye tarikatının 

İbrahimiyye kolunda Tırnova'ya naib olarak 

gönderi len Kuşadal ı  İbrahim efendinin 

veki l ler inden Ömer Halvetiye intisap etmiştir.  

Ahmet Amiş efendiye,  "Biz senin kalbine 

kancayı taktık .  Ne tarafa dönsen del ik 

Al lah’tan tarafadır ! . ." d iyen Ömerül Halvetî  

Hazretler i ,  hem Amiş Efendinin kendisini 

hem de medrese hocasını tesl im almıştır.

Ahmed Amiş Efendi aynı za�a sülukunu 

tamamlamıştır.  Kuşadal ı  İbrahim Efendinin 

sırlanmasından sonra Ömer’ül-Halvetî  

Hazretler i  Tırnova’da irşâd i le meşgul olarak 

1852 yı l ında evvela Amiş Efendiye sonra da 

Emrul lah Efendiye hi lafet vermiştir.  1853 

yı l ında Kırım Savaşı 'na tabur imamı olan 

hazret bu savaşta üstün başarı  göstermiştir.  

Gördüğü bir rüya üzerine İstanbul'a geld i ise 

de tekrar Tırnova'ya dönmüştür.

Halvetiyye- i  Şabâniyye yolunun mürşid- i  

kâmil ler inden, Ahmed Amîş Efendi 1877 

senesine kadar Tırnova’da ikamet e�i ler.  O 

sene Osmanl ı  hükümeti i le Rusya arasında 

vuku bulan harp dolayısıyla ai lesiyle 

İstanbul'a hicret e�i ler.  

Türbedar Bekir Efendi Hazretler i  de,  

uhdelerinde bulunan türbedarl ık görevini 

Ahmed Amîş Efendi Hazretler ine 

bırakmalarıyla Fâtih Sultan Mehmet 

türbesinin türbedarı olmuş ve bu yüzden 

“Fâtih Türbedarı” olarak da anı lmıştır.  

Nakşibendî şeyhi Ahmed Ziyâeddin 

Gümüşhanevî (1813-1893) ve Melâmetin 

üçüncü devre pir i  Muhammed Nûr’ül Arabî 

(1813-1887) taraf ından veri lmiş icazetler i  

vardır.

Amîş Efendi sal ikler ine Halveti ,  nadiren de 

Nakşî icazetnamesi vermiştir.  Tarikatlarda 

yapı lan merasimlerden özel l ikle uzak durmuş, 

Melamet i le i rşat etme yolunu seçmiştir.

Ahmed Amîş Efendi Melâmet sülukundaki 

sal iklere meratip te lkin etmez , onları  sohbet 

ve nazar i le yolda yürütürdü.

Kendisine tabi olanlardan İslamiyet’in 

emirler ine uyup, yasaklarından 

kaçınmalarını ,  sadece sohbet ve muhabbet 

yolunu seçmelerini istemiştir.  Riyazet ,  çi le vb.  

gibi yol lar ı  tavsiye etmemiş,  tercih 

etmemiştir.  Bu tür perhizler in bir kısmını 

zaten Kuşadal ı  İbrahim Efendi önceden 

kaldırmış,  geri  kalanını da Ahmet Amiş 

Efendi kald ırmıştır.  

Kendisine intisap edenlere ,  tövbe istiğfar 

etmelerini ,  salavat getirmelerini ,  Kur’an-ı  

Kerim okumalarını tavsiye etmiştir.  Her şeyi 

Kur’an’da bulabi leceklerini söylemiştir.

Hakk’a yürüyene kadar Şabaniyye yolunun 

şeyhl iğini yürütmüştür.  Ayrıca da son 

nefesine kadar Fatih Sultan Mehmet’in 

türbedarl ığını yapmıştır.

Ahmed Amîş Efendi Hazretler i  türbedarl ık 

kutsal emanetini Bekir Efendi’den tesl im 

ald ıktan sonra bereketl i  bir ömür sürmüşler 

ve kendi ler i  de,  malum olan vakitler i  

yaklaştığında yerler ine Kayseri l i  Mehmed 

Tevfik Efendi Hazretler ini veki l  bırakarak 

1920 yı l ında 113 yaşında İstanbul’da Hakk’a 

yürümüşlerdir.  

AHMET AMİŞ EFENDİ’DEN İNCİLER*
-Resulul lah kimi irşat e�i :  Hazreti  Al i  

kerremal lâhü veche aynaya baktı ,  kendini 

gördü. 

Diğer Sahabe- i  Kiram tal im ve terbiye i le 

Hazreti  Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

Efendimiz'i  sadece anladı lar.  

Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

buyururlar ki ;  “Biz Al i  i le bir vücu�uk , bu 

âleme geld ik ,  baş ayrı ld ı .” 

Bazı kişi ler Hazret- i  Al i  Efendimizi Hazreti  

Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

Efendimize şikâyet e�iklerinde “Ondan bana 

şikâye�e bulunmayınız .” Buyurdular.  ‘ ’O 

Al lah'ın zatına tahsis edi lmiştir.’’

-İnsanda en son kaybolan, manevî saltanat 

hırsıd ır.

-Ari�en gözünü, evl iyaul lahtan özünü 

saklayamazsın.

-Karşınıza bir adam geld iği  zaman yüzünü 

gördüğünüzde size Hakk’ı  hatırlatıp zikir 

e�ir iyorsa o mümindir.

-Taşı nur toprağı nur,  kâmil ölmez ,  kaptan 

kaba taşınır.

-İnsan gönlü,  sı rr- ı  müphemdir.  İnsanla 

oynamaya gelmez . 

-Kâmil in kabulü,  şefâat- i  hassaya nâi l iye�ir.

-İnsan sure�e muhtar,  hakika�e mecburdur.

-Ayete bakı l ı rsa Al lah “kün !” demedi ,  bir şeye 

ol demesini murat e�iği  anda olur.  

-İradei kül l iyenin,  efradı beşerde zuhuruna o 

ferdin irade- i  cüz'iyyesi  denir.  

-Abdülmecit Sivasi  Hazretler i  buyurdu ki ;  

“Kadiri  anlamayınca kader anlaşı lmaz , kadir 

anlanınca da kader mestur kal ır.”

-Ahmed Amîş Efendi ,  “Beni bu türbenin 

türbedarı zannederler,  oysaki biz bütün bu 

âlemin türbedarıy ız” buyururdu.

-Türbeye gelen kadınlara d ikkat ediyor 

musun, onların içinde erkekleri  vardır,  onlara 

iy i  d ikkat et ,  buyururlar.

-Ben size şimdi La i lahe i l lal lah'ın Türkçesini 

söyleyeceğim. “ Yoktur,  vardır,  yoktur vardır ;  

yoktur vardır.  Öyle de anlar be” buyurdular.

-Sana yâkin gel inceye kadar ibadet et ,  yakın 

gel ince kendisi  eder.  

-Güneş yevmi kıyame�e cehenneme gidecektir.  

Çünkü güneşe tapanlar Al lah’sız kalmasın 

buyurdular.

-Yapmakla yapmamakta muhayyer   

bırakı ld ığınız bir şeyde yapmamayı tercih 

ediniz .

-Kibirden kurtulmak terakkinin kendisid ir.

-Ömer’ül Halveti  Hazretler i  buyurmuşlar ki ;  

“Ahmed , Ahmed ! Rûbubiyetin,  ubudiyetin 

rûbubiyetine mani olmasın.” 

-Al lah benden razı olmasaydı beni dünyaya 

getirmezdi .  Ben Al lah'tan razı olmal ıy ım. 

-  Yokuşu severim, inişi  sevmem.

-Marifet Hakk’tan razı olmaktır.  Ve marifet ehl i  

eşyanın i lmi ne üzerine ise hakikatle bi lmiş ve 

görmüştür.  

Mahbûb şânında buyurur :  

Zümer, 7 ;  “ De ki :  «Bilenlerle bilmeyenler bir 
olur mu? Doğrusu ancak akıl sahipleri öğüt 
alırlar.” 
En’am 82; “Onlar doğru yoldadırlar.” 
Bakara 262; “Onlara korku yoktur ve onlar 
üzülmeyeceklerdir.” 
İsra, 65; “Doğrusu Benim mümin ku�arım 
üzerinde senin bir hâkimiyetin olamaz. 
R abbin vekil olarak yeter.
-İy i bir iş  yaparsan vücut giyer,  o senin hadimin 

olur,  o melaikedir.  

-Fena bir iş  yaparsan o vücut,  giyer o senin 

zebanindir.  

-Melaikenin avamı ,  insanların havassına 

hadimdir.  Melaikenin,  havassı ,  hassül havassı  

AHMET AMİŞ EFENDİ’DEN İNCİLER

insanların hassül haslarına hadimdir.  

İnsanların hasları ,  evl iyaul lah,  hassül hasları  

enbiyaul lahtır.  Melaikenin hassül hasları  

Cebrai l ,  Mikai l ,  İsraf i l ,  Azrai l’d ir.

Mürşidi Kamil
-Mürşid in vazifesi  müridini küfür ve iman ve 

havf  ve reca kaydından kurtarmaktır.  

-Mürşide mülaki olmayanlar şeriatın tari f i  

veçhi le kızgın sacda kal ırlar,  mürşide mülaki 

olanlar rahat kal ırlar.  

-Bizim fabrikaya düşen pasl ı  demir bi le olsa 24 

ayar altın ederiz .  Bazen bakır ın üstüne bir altın 

ci la vurur altın ayarında kul lanır ız .  

-Biz bir binayı tamir ederken kiremitler ini 

sal lamayız .  

-Biz nübüvvetin velayetinin sırr ının neşesine 

memuruz şimdi bu neşe sadece halveti lerde bir 

parçada kadir i lerde kaldı

-Her şeyin başı  Ehl ibeyt’e muhabbe�ir.  

Duaların en hayırl ısı  nedir ? Diye sorulduğunda 

şöyle buyurdular :  “ Yarabbi bizi  Ehl ibeyt 

kapısından ayırma.” 

-Hazreti  Fatıma radiyal la hü anha anamızdan 

di leyin.  O çok merhametl id ir.  Kendisinden 

niyaz edi leni geri  çevirmez . 

-Mustafa’y ı ,  Murteza’y ı bir bi lmeyen azaptan 

kurtulamaz . 

-Aynada baktım özüme, Al i  göründü gözüme 

-Gi�iğiniz yerde gönül safâsı  bulabi l iyorsanız 

oraya devam ediniz .

-Muhabbe�e fâni olan,  vusla�a bâki olur.

Namaz  

-Ben namaz kı lmasını sevmem, benden namaz 

kı lanı severim.

-Cemaatle namaz kı larken imam cehren okursa 

d inleyiniz ,  cehren okumuyorsa kendi virdinizle 

meşgul olunuz .

-Hakika�e salat insan-ı kâmile bir tek secdeden 

ibare�ir.  O secde ruhun ruhu âzâmâ 

inkiyadından ibare�ir.  Elestü bi rabbiküm de 

ruhun belâ'sını burada izhardan ibare�ir.

-Vel înin namazında Hak i le arasındaki hâi l  

(perde) kalkar.  Hakk i le karşı  karşıya şühûda 

gel i r.  Bu şühûd da mutlaka namazda olur.

R abıta 
-Kuşadal ı  Efendimizden(Kuşadal ı  İbrahim 

Halveti) ;  Rabıta rabıta derler,  Haktan gaf i l  

olmamak demektir.  

-Ahirete intikal etmiş mürşide rabıta olmaz , 

eğer olsaydı Resul Efendimizden başkasına 

olmazdı .”

-Huzurda teveccüh olmaz . 

-Ası l  rabıta şeyhinin ulûhiyetini tasdiktir.

Muhabbet 
Resulul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l leme 

muhabbet vâciptir.  Eğer Resûl'ümüze 

muhabbet aşk derecesini bulursa,  o vakit İnsan 

benim gizl i  hazinem, ben insanın gizl i  

hazinesiy im hadisi  vardır,  onun sırr ı  tahakkuk 

eder.  

-Her saadetimiz Resûl- i  Ekrem’e 

muhabbetimizledir.  

-Her vel inin kemâl i ,  Resûlul lah sal lal lâhü 

aleyhi ve se l lemi anlayışı  ni�etindedir.

-Al lah'ın öyle nedimleri  vardır ki  

Muhammed'den dahi gizl id ir.  

-Al lah'ın öyle kul ları  vardır ki  Al lah'ın üzerine 

yemin verseler behemehâl Al lah onların 

yeminini icra buyurur.  

-Rical (adam) önünde kantarı bulunan deği ld ir.  

“  Ricâlün lâ tülhihüm ticaretün velâ bey 'in an 

zikri l lâh. . .” ayeti  i le tari f  olunandır !  Erkekten 

olduğu gibi kadından da olur.

-Helvacı helvasına şeker katacak zamanını bi l i r  

-Senin isteğinle olmaz onun isteğiyledir 

-Al lah'tan gayrı bir şey yoktur.  Al lah'ın aynı da 

yoktur.  

-Esma-i i lahiye zat- ı  i lahiyenin l ibasıd ır.  Her 

an bir l ibası  i le zuhur eder.  Onun hükmü 

bitince d iğer bir ismiyle tecel l i  eder.  

-“Tevhit ,  lastik gibid ir,  uzatırsan kâinatı  

içerisine al ı r,  daraltırsan birçok şeyi almaz .” 

-  Sı fat- ı  ce lâl ,  cemâl ;  ikisi  birleştir ir kemâl .  

-  Zat görünür bi l inmez , sı fat bi l inir görünmez.

Din
Din ne yapar? Sorusuna veri len cevap ;

"Din,  İrade- i  cüziyeyi ,  İrade- i  kül l iyeye 

götürür.  (İradei cüzi-ye :  İnsanların iradesi ,  

İrade- i  Kül l i  ye Al lah'ın iradesi) .  İrade- i  

Kül l iyeye ulaştın mı buradan Bağdat 'a 

bakarsan görürsün."

"Türbedar (Amîş) Hazretler i :  ‘ ’Bir şeyin olup 

olmaması arasında sence bir fark mevcutsa,  

nakıssın,  tamamlanmaya çal ış’’ buyurmuştur.

Ahmet Amiş Efendinin hal i fe ler inden Maraşl ı  

Ahmet Tahir Efendi’nin tarikat si lsi lesine 

bakı ld ığı  zaman; Ahmed Amîş Efendi ,  Ömer 

el-Halvetî ,  Bosnal ı  Mehmed Tevfik Efendi 

vasıtasıyla Halveti  Şâbânî tarikatının 

Kuşadaviyye (Kuşadal ı) kolunun pîr i  Kuşadal ı  

İbrahim Efendi'ye ulaştığı  görülmektedir.  

Maraşl ı  Ahmet Tahir Efendinin sohbetler ine 

de Evrenoszâde Sami Bey, Mustafa Efendi 

(Özeren),  Hasan Nevres.  Miralay Hi lmi 

Şanl ıtop,  Muza�er Özak , Mehmet Al i  Yitik ,  

Vehbi Güloğlu,  Fethi Gemuhluoğlu gibi 

müridlerinin yanı sıra Babanzâde Ahmed 

Naim Bey, Muhiddin Raif ,  Neyzen Tevfik ,  

Abdülbaki Göl pınarl ı  gibi  dönemin önemli 

isimleri  de katı lmışlardır.

Ahmet Tahir Efendi de mürşid inin i lmi ledün 

deryasından kana kana içtiği  için,  söylediği  

kelamlar d inleyenlerin kalplerine tesir 

etmiştir :

- "Resûlul lah Sal lal lâhü Aleyhi Ve Sel lem 

Al lah'ın Harem Dairesid ir." 

- "Maneviya�a dahi sal ikin Al lah'a varması bir 

derece kolaydır.  Fakat Resulul lah’a varmak 

için :  Aşk ister,  ahlâk ister,  sayi (çal ışmak) ister."

- "İnsan bir ağaca benzer :  Onun kökü Al lah,  

gövdesi  Muhammed , yaprakları  da kendisid ir.  

Çal ışarak köküyle gövdeni bulmal ı ." 

- "Al lah'ın yanında insanın bi lgisi  ve kudreti ,  

sa�a kı l  kadar bir şeydir.  İnsan kudretini ,  

bi lgisini ,  ha�a mümkünse varl ığını Al lah'a 

tesl im etmel i .  Varl ığını tesl im edersen 

Evl iyaul lah olursun, o da çok zordur." 

- "Bir d ışardan, bir de içerden adam olunur."

- "İçerde sakl ı  bir mevcudiyet var,  uyumaktadır.  

Onu zikirle uyandırmal ı .  Zikir onun ninnisid ir,  

uyutmaz, uyandırır.  Bir defa da uyandı mı ,  

artık uyumak bi lmez ."

- "Haya�a hiçbir şeye üzülmemel i ,  yalnız bir 

şeye üzülünse yerid ir ;  o da 'Al lah her zaman 

benimle beraber de ben neden O'nun cahi l iy im. 

O'ndan bihaberim.' Akı l l ı  insanlar buna 

üzülmüşler,  bunu aramışlar.  

Fatih Türbedarı Ahmet Amiş Efendinin,  

zamanının insanı kâmil i  olarak yetiştirdikleri  

de kemalat sahibi mübarekler olarak nurlarıyla 

bu kâinatı  aydınlatmışlar,  onlar da nice 

müritler yetiştirmişlerdir.

Türbedar Hazretler i  için,  "Mükevvenat iki  

dudağı arasında id i" cümlesiyle i fade edi lmek 

istenen hakikat ancak ehl ine ayan olup, sı rr ı  

mukaddesler inin mübarek kı l ınması 

niyazımızdır…

*Hüseyin Salahi Çiloğlu
*TDV İslam ansiklopedisi  internet sitesi ,  
müe�if Nihat Azamat  

49Melamet Yolu 63Melamet Yolu



E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU

A hmet Amiş Efendi 1807 yı l ında Tuna 

vi layetine bağl ı  Tırnova'da dünyaya gelmiştir.  

Çok küçük yaşlarda tasavvufa i lgi  duymaya 

başlamış ve kendisini i l im tahsi l ine vermiştir.  

Yirmi yaşına geld iğinde Şabaniyye tarikatının 

İbrahimiyye kolunda Tırnova'ya naib olarak 

gönderi len Kuşadal ı  İbrahim efendinin 

veki l ler inden Ömer Halvetiye intisap etmiştir.  

Ahmet Amiş efendiye,  "Biz senin kalbine 

kancayı taktık .  Ne tarafa dönsen del ik 

Al lah’tan tarafadır ! . ." d iyen Ömerül Halvetî  

Hazretler i ,  hem Amiş Efendinin kendisini 

hem de medrese hocasını tesl im almıştır.

Ahmed Amiş Efendi aynı za�a sülukunu 

tamamlamıştır.  Kuşadal ı  İbrahim Efendinin 

sırlanmasından sonra Ömer’ül-Halvetî  

Hazretler i  Tırnova’da irşâd i le meşgul olarak 

1852 yı l ında evvela Amiş Efendiye sonra da 

Emrul lah Efendiye hi lafet vermiştir.  1853 

yı l ında Kırım Savaşı 'na tabur imamı olan 

hazret bu savaşta üstün başarı göstermiştir.  

Gördüğü bir rüya üzerine İstanbul'a geld i ise 

de tekrar Tırnova'ya dönmüştür.

Halvetiyye- i  Şabâniyye yolunun mürşid- i  

kâmil ler inden, Ahmed Amîş Efendi 1877 

senesine kadar Tırnova’da ikamet e�i ler.  O 

sene Osmanl ı  hükümeti i le Rusya arasında 

vuku bulan harp dolayısıyla ai lesiyle 

İstanbul'a hicret e�i ler.  

Türbedar Bekir Efendi Hazretler i  de,  

uhdelerinde bulunan türbedarl ık görevini 

Ahmed Amîş Efendi Hazretler ine 

bırakmalarıyla Fâtih Sultan Mehmet 

türbesinin türbedarı olmuş ve bu yüzden 

“Fâtih Türbedarı” olarak da anı lmıştır.  

Nakşibendî şeyhi Ahmed Ziyâeddin 

Gümüşhanevî (1813-1893) ve Melâmetin 

üçüncü devre pir i  Muhammed Nûr’ül Arabî 

(1813-1887) taraf ından veri lmiş icazetler i  

vardır.

Amîş Efendi sal ikler ine Halveti ,  nadiren de 

Nakşî icazetnamesi vermiştir.  Tarikatlarda 

yapı lan merasimlerden özel l ikle uzak durmuş, 

Melamet i le i rşat etme yolunu seçmiştir.

Ahmed Amîş Efendi Melâmet sülukundaki 

sal iklere meratip te lkin etmez , onları  sohbet 

ve nazar i le yolda yürütürdü.

Kendisine tabi olanlardan İslamiyet’in 

emirler ine uyup, yasaklarından 

kaçınmalarını ,  sadece sohbet ve muhabbet 

yolunu seçmelerini istemiştir.  Riyazet ,  çi le vb.  

gibi yol lar ı  tavsiye etmemiş,  tercih 

etmemiştir.  Bu tür perhizler in bir kısmını 

zaten Kuşadal ı  İbrahim Efendi önceden 

kaldırmış,  geri  kalanını da Ahmet Amiş 

Efendi kald ırmıştır.  

Kendisine intisap edenlere ,  tövbe istiğfar 

etmelerini ,  salavat getirmelerini ,  Kur’an-ı  

Kerim okumalarını tavsiye etmiştir.  Her şeyi 

Kur’an’da bulabi leceklerini söylemiştir.

Hakk’a yürüyene kadar Şabaniyye yolunun 

şeyhl iğini yürütmüştür.  Ayrıca da son 

nefesine kadar Fatih Sultan Mehmet’in 

türbedarl ığını yapmıştır.

Ahmed Amîş Efendi Hazretler i  türbedarl ık 

kutsal emanetini Bekir Efendi’den tesl im 

ald ıktan sonra bereketl i  bir ömür sürmüşler 

ve kendi ler i  de,  malum olan vakitler i  

yaklaştığında yerler ine Kayseri l i  Mehmed 

Tevfik Efendi Hazretler ini veki l  bırakarak 

1920 yı l ında 113 yaşında İstanbul’da Hakk’a 

yürümüşlerdir.  

AHMET AMİŞ EFENDİ’DEN İNCİLER*
-Resulul lah kimi irşat e�i :  Hazreti  Al i  

kerremal lâhü veche aynaya baktı ,  kendini 

gördü. 

Diğer Sahabe- i  Kiram tal im ve terbiye i le 

Hazreti  Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

Efendimiz'i  sadece anladı lar.  

Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

buyururlar ki ;  “Biz Al i  i le bir vücu�uk , bu 

âleme geld ik ,  baş ayrı ld ı .” 

Bazı kişi ler Hazret- i  Al i  Efendimizi Hazreti  

Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

Efendimize şikâyet e�iklerinde “Ondan bana 

şikâye�e bulunmayınız .” Buyurdular.  ‘ ’O 

Al lah'ın zatına tahsis edi lmiştir.’’

-İnsanda en son kaybolan, manevî saltanat 

hırsıd ır.

-Ari�en gözünü, evl iyaul lahtan özünü 

saklayamazsın.

-Karşınıza bir adam geld iği  zaman yüzünü 

gördüğünüzde size Hakk’ı  hatırlatıp zikir 

e�ir iyorsa o mümindir.

-Taşı nur toprağı nur,  kâmil ölmez ,  kaptan 

kaba taşınır.

-İnsan gönlü,  sı rr- ı  müphemdir.  İnsanla 

oynamaya gelmez . 

-Kâmil in kabulü,  şefâat- i  hassaya nâi l iye�ir.

-İnsan sure�e muhtar,  hakika�e mecburdur.

-Ayete bakı l ı rsa Al lah “kün !” demedi ,  bir şeye 

ol demesini murat e�iği  anda olur.  

-İradei kül l iyenin,  efradı beşerde zuhuruna o 

ferdin irade- i  cüz'iyyesi  denir.  

-Abdülmecit Sivasi  Hazretler i  buyurdu ki ;  

“Kadiri  anlamayınca kader anlaşı lmaz , kadir 

anlanınca da kader mestur kal ır.”

-Ahmed Amîş Efendi ,  “Beni bu türbenin 

türbedarı zannederler,  oysaki biz bütün bu 

âlemin türbedarıy ız” buyururdu.

-Türbeye gelen kadınlara d ikkat ediyor 

musun, onların içinde erkekleri  vardır,  onlara 

iy i  d ikkat et ,  buyururlar.

-Ben size şimdi La i lahe i l lal lah'ın Türkçesini 

söyleyeceğim. “ Yoktur,  vardır,  yoktur vardır ;  

yoktur vardır.  Öyle de anlar be” buyurdular.

-Sana yâkin gel inceye kadar ibadet et ,  yakın 

gel ince kendisi  eder.  

-Güneş yevmi kıyame�e cehenneme gidecektir.  

Çünkü güneşe tapanlar Al lah’sız kalmasın 

buyurdular.

-Yapmakla yapmamakta muhayyer   

bırakı ld ığınız bir şeyde yapmamayı tercih 

ediniz .

-Kibirden kurtulmak terakkinin kendisid ir.

-Ömer’ül Halveti  Hazretler i  buyurmuşlar ki ;  

“Ahmed , Ahmed ! Rûbubiyetin,  ubudiyetin 

rûbubiyetine mani olmasın.” 

-Al lah benden razı olmasaydı beni dünyaya 

getirmezdi .  Ben Al lah'tan razı olmal ıy ım. 

-  Yokuşu severim, inişi  sevmem.

-Marifet Hakk’tan razı olmaktır.  Ve marifet ehl i  

eşyanın i lmi ne üzerine ise hakikatle bi lmiş ve 

görmüştür.  

Mahbûb şânında buyurur :  

Zümer, 7 ;  “ De ki :  «Bilenlerle bilmeyenler bir 
olur mu? Doğrusu ancak akıl sahipleri öğüt 
alırlar.” 
En’am 82; “Onlar doğru yoldadırlar.” 
Bakara 262; “Onlara korku yoktur ve onlar 
üzülmeyeceklerdir.” 
İsra, 65; “Doğrusu Benim mümin ku�arım 
üzerinde senin bir hâkimiyetin olamaz. 
R abbin vekil olarak yeter.
-İy i bir iş  yaparsan vücut giyer,  o senin hadimin 

olur,  o melaikedir.  

-Fena bir iş  yaparsan o vücut,  giyer o senin 

zebanindir.  

-Melaikenin avamı ,  insanların havassına 

hadimdir.  Melaikenin,  havassı ,  hassül havassı  

insanların hassül haslarına hadimdir.  

İnsanların hasları ,  evl iyaul lah,  hassül hasları  

enbiyaul lahtır.  Melaikenin hassül hasları  

Cebrai l ,  Mikai l ,  İsraf i l ,  Azrai l’d ir.

Mürşidi Kamil
-Mürşid in vazifesi  müridini küfür ve iman ve 

havf  ve reca kaydından kurtarmaktır.  

-Mürşide mülaki olmayanlar şeriatın tari f i  

veçhi le kızgın sacda kal ırlar,  mürşide mülaki 

olanlar rahat kal ırlar.  

-Bizim fabrikaya düşen pasl ı  demir bi le olsa 24 

ayar altın ederiz .  Bazen bakır ın üstüne bir altın 

ci la vurur altın ayarında kul lanır ız .  

-Biz bir binayı tamir ederken kiremitler ini 

sal lamayız .  

-Biz nübüvvetin velayetinin sırr ının neşesine 

memuruz şimdi bu neşe sadece halveti lerde bir 

parçada kadir i lerde kaldı

-Her şeyin başı  Ehl ibeyt’e muhabbe�ir.  

Duaların en hayırl ısı  nedir ? Diye sorulduğunda 

şöyle buyurdular :  “ Yarabbi bizi  Ehl ibeyt 

kapısından ayırma.” 

-Hazreti  Fatıma radiyal la hü anha anamızdan 

di leyin.  O çok merhametl id ir.  Kendisinden 

niyaz edi leni geri  çevirmez . 

-Mustafa’y ı ,  Murteza’y ı bir bi lmeyen azaptan 

kurtulamaz . 

-Aynada baktım özüme, Al i  göründü gözüme 

-Gi�iğiniz yerde gönül safâsı  bulabi l iyorsanız 

oraya devam ediniz .

-Muhabbe�e fâni olan,  vusla�a bâki olur.

Namaz  

-Ben namaz kı lmasını sevmem, benden namaz 

kı lanı severim.

-Cemaatle namaz kı larken imam cehren okursa 

d inleyiniz ,  cehren okumuyorsa kendi virdinizle 

meşgul olunuz .

-Hakika�e salat insan-ı kâmile bir tek secdeden 

ibare�ir.  O secde ruhun ruhu âzâmâ 

inkiyadından ibare�ir.  Elestü bi rabbiküm de 

ruhun belâ'sını burada izhardan ibare�ir.

-Vel înin namazında Hak i le arasındaki hâi l  

(perde) kalkar.  Hakk i le karşı  karşıya şühûda 

gel i r.  Bu şühûd da mutlaka namazda olur.

R abıta 
-Kuşadal ı  Efendimizden(Kuşadal ı  İbrahim 

Halveti) ;  Rabıta rabıta derler,  Haktan gaf i l  

olmamak demektir.  

-Ahirete intikal etmiş mürşide rabıta olmaz , 

eğer olsaydı Resul Efendimizden başkasına 

olmazdı .”

-Huzurda teveccüh olmaz . 

-Ası l  rabıta şeyhinin ulûhiyetini tasdiktir.

Muhabbet 
Resulul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l leme 

muhabbet vâciptir.  Eğer Resûl'ümüze 

muhabbet aşk derecesini bulursa,  o vakit İnsan 

benim gizl i  hazinem, ben insanın gizl i  

hazinesiy im hadisi  vardır,  onun sırr ı  tahakkuk 

eder.  

-Her saadetimiz Resûl- i  Ekrem’e 

muhabbetimizledir.  

-Her vel inin kemâl i ,  Resûlul lah sal lal lâhü 

aleyhi ve se l lemi anlayışı  ni�etindedir.

-Al lah'ın öyle nedimleri  vardır ki  

Muhammed'den dahi gizl id ir.  

-Al lah'ın öyle kul ları  vardır ki  Al lah'ın üzerine 

yemin verseler behemehâl Al lah onların 

yeminini icra buyurur.  

-Rical (adam) önünde kantarı bulunan deği ld ir.  

“  Ricâlün lâ tülhihüm ticaretün velâ bey 'in an 

zikri l lâh. . .” ayeti  i le tari f  olunandır !  Erkekten 

olduğu gibi kadından da olur.

-Helvacı helvasına şeker katacak zamanını bi l i r  

Melamet YoluAHMET AMİŞ EFENDİ’DEN İNCİLER

-Senin isteğinle olmaz onun isteğiyledir 

-Al lah'tan gayrı bir şey yoktur.  Al lah'ın aynı da 

yoktur.  

-Esma-i i lahiye zat- ı  i lahiyenin l ibasıd ır.  Her 

an bir l ibası  i le zuhur eder.  Onun hükmü 

bitince d iğer bir ismiyle tecel l i  eder.  

-“Tevhit ,  lastik gibid ir,  uzatırsan kâinatı  

içerisine al ı r,  daraltırsan birçok şeyi almaz .” 

-  Sı fat- ı  ce lâl ,  cemâl ;  ikisi  birleştir ir kemâl .  

-  Zat görünür bi l inmez , sı fat bi l inir görünmez.

Din
Din ne yapar? Sorusuna veri len cevap ;

"Din,  İrade- i  cüziyeyi ,  İrade- i  kül l iyeye 

götürür.  (İradei cüzi-ye :  İnsanların iradesi ,  

İrade- i  Kül l i  ye Al lah'ın iradesi) .  İrade- i  

Kül l iyeye ulaştın mı buradan Bağdat 'a 

bakarsan görürsün."

"Türbedar (Amîş) Hazretler i :  ‘ ’Bir şeyin olup 

olmaması arasında sence bir fark mevcutsa,  

nakıssın,  tamamlanmaya çal ış’’ buyurmuştur.

Ahmet Amiş Efendinin hal i fe ler inden Maraşl ı  

Ahmet Tahir Efendi’nin tarikat si lsi lesine 

bakı ld ığı  zaman; Ahmed Amîş Efendi ,  Ömer 

el-Halvetî ,  Bosnal ı  Mehmed Tevfik Efendi 

vasıtasıyla Halveti  Şâbânî tarikatının 

Kuşadaviyye (Kuşadal ı) kolunun pîr i  Kuşadal ı  

İbrahim Efendi'ye ulaştığı  görülmektedir.  

Maraşl ı  Ahmet Tahir Efendinin sohbetler ine 

de Evrenoszâde Sami Bey, Mustafa Efendi 

(Özeren),  Hasan Nevres.  Miralay Hi lmi 

Şanl ıtop,  Muza�er Özak , Mehmet Al i  Yitik ,  

Vehbi Güloğlu,  Fethi Gemuhluoğlu gibi 

müridlerinin yanı sı ra Babanzâde Ahmed 

Naim Bey, Muhiddin Raif ,  Neyzen Tevfik ,  

Abdülbaki Göl pınarl ı  gibi  dönemin önemli 

isimleri  de katı lmışlardır.

Ahmet Tahir Efendi de mürşid inin i lmi ledün 

deryasından kana kana içtiği  için,  söylediği  

kelamlar d inleyenlerin kalplerine tesir 

etmiştir :

- "Resûlul lah Sal lal lâhü Aleyhi Ve Sel lem 

Al lah'ın Harem Dairesid ir." 

- "Maneviya�a dahi sal ikin Al lah'a varması bir 

derece kolaydır.  Fakat Resulul lah’a varmak 

için :  Aşk ister,  ahlâk ister,  sayi (çal ışmak) ister."

- "İnsan bir ağaca benzer :  Onun kökü Al lah,  

gövdesi  Muhammed , yaprakları  da kendisid ir.  

Çal ışarak köküyle gövdeni bulmal ı ." 

- "Al lah'ın yanında insanın bi lgisi  ve kudreti ,  

sa�a kı l  kadar bir şeydir.  İnsan kudretini ,  

bi lgisini ,  ha�a mümkünse varl ığını Al lah'a 

tesl im etmel i .  Varl ığını tesl im edersen 

Evl iyaul lah olursun, o da çok zordur." 

- "Bir d ışardan, bir de içerden adam olunur."

- "İçerde sakl ı  bir mevcudiyet var,  uyumaktadır.  

Onu zikirle uyandırmal ı .  Zikir onun ninnisid ir,  

uyutmaz, uyandırır.  Bir defa da uyandı mı ,  

artık uyumak bi lmez ."

- "Haya�a hiçbir şeye üzülmemel i ,  yalnız bir 

şeye üzülünse yerid ir ;  o da 'Al lah her zaman 

benimle beraber de ben neden O'nun cahi l iy im. 

O'ndan bihaberim.' Akı l l ı  insanlar buna 

üzülmüşler,  bunu aramışlar.  

Fatih Türbedarı Ahmet Amiş Efendinin,  

zamanının insanı kâmil i  olarak yetiştirdikleri  

de kemalat sahibi mübarekler olarak nurlarıyla 

bu kâinatı  aydınlatmışlar,  onlar da nice 

müritler yetiştirmişlerdir.

Türbedar Hazretler i  için,  "Mükevvenat iki  

dudağı arasında id i" cümlesiyle i fade edi lmek 

istenen hakikat ancak ehl ine ayan olup, sı rr ı  

mukaddesler inin mübarek kı l ınması 

niyazımızdır…

*Hüseyin Salahi Çiloğlu
*TDV İslam ansiklopedisi  internet sitesi ,  
müe�if Nihat Azamat  

64 Melamet Yolu



E nbiya Suresi 30. Ayet : O kâfir 
olanlar, görmediler mi ki,  göklerle yer 
bitişik bir halde iken biz onları ayırdık. 
Hayatı olan her şeyi sudan yara�ık. 
Hâlâ inanmıyorlar mı?

Melamet i lmine göre aye�e geçen gök , zat 
mertebesini ,  yer ise sı fat mertebesini 
temsi l  eder.  İkisinin birbir inden 
ayrı lması ,  hakika�e Zatın sı fatlar 
olmadan bi l inemez , görünemez , tefekkür 
edi lemez olmasıdır.  Zat ve sı fatın 
birbir inden ayrı lması i le de görünen tüm 
mevcudat “Hayy” sı fatı  i le açığa çıkmış ve 
hayat başlamıştır.  Demek ki Al lah’ın 
sübut sı fatlarından olan “Hayy” sı fatı  su 
i le açığa çıkmıştır.  Su olan her şey 
canl ıd ır,  d ir id ir.

Hakika�e âlemler ve insan bedeni ,  4 
anasır da deni len HAVA, ATEŞ, SU ve 
TOPRAK elementlerinden meydana 
gelmiştir.  Su,  buhar formunda lati f ,  
görünmez halde iken yoğunlaşarak 
görünür hale gel i r.  Zatın sı fatları  i le 
görünür olması gibi .  

Kevniya�a suyun, miktarında hiçbir 
değişim olmaksızın,  “Su döngüsü” adı 
veri len bir döngü i le buhar,  yoğunlaşma, 
yağış,  akış şekl inde sürekl i  bir döngü 
hal inde olduğunu görürüz .  

Tıpkı su gibi kâina�aki her şey,  her an 

değişim ve dönüşüm hal indedir.  Suyun 
sürekl i  bir döngüde oluş hal i ,  beşer için 
de geçerl id ir,  insan olabi lmek için 
e lbe�e.  Zahirde,  d ışarda gördüğümüz her 
şey,  insan bedeninde de vardır.  Ne 
ararsan kendinde ara düsturu mucibince,  
insanın döngüsüne de bakacak olursak ; 
İnsan, baba sulbünden ana rahmine gel ip 
altında ve üstünde boşluk olmayan 
karanl ık alemde su içerisinde (ana 
rahmi) öz f ıtratını ve bütün esma 
terkibini Al lah’ın tasarrufu i le oluşturup, 
ana rahminde sı fatlarını ve esmayı 
giy indi .  
Ana rahminden doğuş i le birl ikte kesret 
âlemine doğuşu gerçekleşmiş oldu. Suyun 
görünmeyen buhar hal inden, 
yoğunlaşarak görünür hale gelmesi gibi .

Doğumuyla birl ikte dünya yaşamına 
dâhi l  olan bebeğin bedeni ,  neredeyse 
lati f  denecek kadar saf  ve hassastı .  
Bıngı ldak da deni len kafa kemiklerinin 
birleşme noktalarının arasındaki bağ 
doku henüz açıktı ,  yani i lahi âlemle bağı 
devam etmekteydi .  “Her insan İslam 
f ıtratı  üzere doğar” buyurmuş ya 
Peygamber Efendimiz ,  yani tesl im, 
Al lah’a tam tesl im, cennet yaşantısı  hal i .  
Her doğan insan (kız ya da erkek olarak 
doğmuş olması fark etmeksizin !) gibi o 
da yavaş yavaş dünyayı ,  çevresini 
algı lamaya ve kesret bi l inci i le 
bi l inçlenmeye başlamıştı .  İşte f ıtrat i lmi 
i le devam eden cennet hal i  yaşantısında 

iken, 2 yaşından sonra bıngı ldak kemiğinin 
kapanması i le birl ikte i lahi âlemle bağı 
kesi lmiş,  f ıtrat i lmi yaşantısı  sona ermiş,  
aşağı lar ın aşağısı  da (birl ik algısından 
iki l ik algısına geçiş) de d iyebi leceğimiz 
bi l inçsel  düşüş gerçekleşmişti .  Hakika�e 
f ıtrat i lmi i le geçir i len bu iki  yaşına kadar 
devam eden süre ‘ ’öz f ıtratı’’ i le iki  yaşına 
kadar kendinden ve etraf ından haberdar 
hale gelmiş,  konuşmaya başlamasıyla 
beraber şehadet âlemine (Âlemi Nasuta) 
nüzul i le 5 d ış ve 5 iç duyulara bağl ı  yaşamı 
da başlamıştı .

Al lah’ı  arayan, sorgulayan, “nerden geld im, 
nereye gid iyorum, ben kimim, bu hayatın 
anlamı nedir?” sorgulamalarına giren,  bu 
sorgulamalarında samimi olanlar ve 
mürşid i kâmil terbiyesine girebi lenler için,  
nasibi ,  i stidadı ve çabası  ni�etince vuslat 
gerçekleşebi l i r.  

Bir okyanus düşünün, içinde hala 
keşfedi lmeyi bekleyen mi lyonlarca canl ı .  
Her bir i  birbir inden farkl ı ,  ağırl ığı  150 
tonu geçebi len mavi bal ina da,  plankton 
deni len,  birçoğu gözle görülemeyen 
canl ı lar da aynı okyanusta yaşıyor.   Kimi 
büyük , kimi gözle görülemeyecek kadar 
küçük . Okyanustan bir damla al ın,  
deneylerini yapın,  tüm okyanusu temsi l  
edecek bütün mineral ler i ,  bakteri ler i  tespit 
edebi l i rsiniz .  İşte insan i le Al lah 
arasındaki i l i şki  de böyledir.  

İ l im, içinde var olduğumuz su gibid ir.  

Edini len bi lgi ler ve i l im bizi  tesl imiyete 
götürmüyorsa,  o i l im sadece bi lgi  
düzeyinde kal ır.  Bardak içerisindeki kirl i  
su boşaltı l ıp bardak tamamen 
temizlenmedikçe,  temiz su (hakikat i lmi) 
içine döküldükçe kirlenir.  Melamet i lmini 
tahsi l  için de kirl i  sulardan (sü�i hal ler,  
benl ik kayıtlar ı ,  kibir,  buğz ,  haset ,  yalan) 
temizlenip,  tertemiz hale gelmek gerekir.  
Ancak bunu insan tek başına 
gerçekleştiremez . Kâmil mürşide tam 
tesl imiyet ,  zikir,  f ikir,  tefekkür,  edep,  
hizmet i le ,  kâmil ,  insanı su i le yani 
hakikat i lmi i le temizler.  Gayret gerekir,  
sabır gerekir.  Var olanı bi lmek ayrı ,  var 
olanda yok olmak ise ayrıd ır.  Var olanda 
yok olanı bulmadan olmaz . Kuran-ı 
Kerimde bal ık karnında kal ınması 
benzetmesi ,  hakikat i lmi olan,  Melamet 
i lmine ulaşmış ama benl ik kayıtlarını 
bırakamayan, o deryaya dalamayan, 
tesl im olamayan dervişi  de temsi l  eder.
La i lahe i l la ente Sübhaneke İnni küntü 
minezzal imin ! Senden başka i lah yoktur.  
Eksikl iklerden uzak ve yücesin.  Ben 
zal imlerden oldum.

Nefsine zulmedenlerden olmamak duası 
i le…

Tüm kayıtlardan arınarak ,  i l im deryasına 
dalabi lenlerden, okyanusta bir damla 
olabi lenlerden olmayı Cenab-ı Al lah’tan 
niyaz ederiz .

Kıvanç GÜRSU

A hmet Amiş Efendi 1807 yı l ında Tuna 

vi layetine bağl ı  Tırnova'da dünyaya gelmiştir.  

Çok küçük yaşlarda tasavvufa i lgi  duymaya 

başlamış ve kendisini i l im tahsi l ine vermiştir.  

Yirmi yaşına geld iğinde Şabaniyye tarikatının 

İbrahimiyye kolunda Tırnova'ya naib olarak 

gönderi len Kuşadal ı  İbrahim efendinin 

veki l ler inden Ömer Halvetiye intisap etmiştir.  

Ahmet Amiş efendiye,  "Biz senin kalbine 

kancayı taktık .  Ne tarafa dönsen del ik 

Al lah’tan tarafadır ! . ." d iyen Ömerül Halvetî  

Hazretler i ,  hem Amiş Efendinin kendisini 

hem de medrese hocasını tesl im almıştır.

Ahmed Amiş Efendi aynı za�a sülukunu 

tamamlamıştır.  Kuşadal ı  İbrahim Efendinin 

sırlanmasından sonra Ömer’ül-Halvetî  

Hazretler i  Tırnova’da irşâd i le meşgul olarak 

1852 yı l ında evvela Amiş Efendiye sonra da 

Emrul lah Efendiye hi lafet vermiştir.  1853 

yı l ında Kırım Savaşı 'na tabur imamı olan 

hazret bu savaşta üstün başarı göstermiştir.  

Gördüğü bir rüya üzerine İstanbul'a geld i ise 

de tekrar Tırnova'ya dönmüştür.

Halvetiyye- i  Şabâniyye yolunun mürşid- i  

kâmil ler inden, Ahmed Amîş Efendi 1877 

senesine kadar Tırnova’da ikamet e�i ler.  O 

sene Osmanl ı  hükümeti i le Rusya arasında 

vuku bulan harp dolayısıyla ai lesiyle 

İstanbul'a hicret e�i ler.  

Türbedar Bekir Efendi Hazretler i  de,  

uhdelerinde bulunan türbedarl ık görevini 

Ahmed Amîş Efendi Hazretler ine 

bırakmalarıyla Fâtih Sultan Mehmet 

türbesinin türbedarı olmuş ve bu yüzden 

“Fâtih Türbedarı” olarak da anı lmıştır.  

Nakşibendî şeyhi Ahmed Ziyâeddin 

Gümüşhanevî (1813-1893) ve Melâmetin 

üçüncü devre pir i  Muhammed Nûr’ül Arabî 

(1813-1887) taraf ından veri lmiş icazetler i  

vardır.

Amîş Efendi sal ikler ine Halveti ,  nadiren de 

Nakşî icazetnamesi vermiştir.  Tarikatlarda 

yapı lan merasimlerden özel l ikle uzak durmuş, 

Melamet i le i rşat etme yolunu seçmiştir.

Ahmed Amîş Efendi Melâmet sülukundaki 

sal iklere meratip te lkin etmez , onları  sohbet 

ve nazar i le yolda yürütürdü.

Kendisine tabi olanlardan İslamiyet’in 

emirler ine uyup, yasaklarından 

kaçınmalarını ,  sadece sohbet ve muhabbet 

yolunu seçmelerini istemiştir.  Riyazet ,  çi le vb.  

gibi yol lar ı  tavsiye etmemiş,  tercih 

etmemiştir.  Bu tür perhizler in bir kısmını 

zaten Kuşadal ı  İbrahim Efendi önceden 

kaldırmış,  geri  kalanını da Ahmet Amiş 

Efendi kald ırmıştır.  

Kendisine intisap edenlere ,  tövbe istiğfar 

etmelerini ,  salavat getirmelerini ,  Kur’an-ı  

Kerim okumalarını tavsiye etmiştir.  Her şeyi 

Kur’an’da bulabi leceklerini söylemiştir.

Hakk’a yürüyene kadar Şabaniyye yolunun 

şeyhl iğini yürütmüştür.  Ayrıca da son 

nefesine kadar Fatih Sultan Mehmet’in 

türbedarl ığını yapmıştır.

Ahmed Amîş Efendi Hazretler i  türbedarl ık 

kutsal emanetini Bekir Efendi’den tesl im 

ald ıktan sonra bereketl i  bir ömür sürmüşler 

ve kendi ler i  de,  malum olan vakitler i  

yaklaştığında yerler ine Kayseri l i  Mehmed 

Tevfik Efendi Hazretler ini veki l  bırakarak 

1920 yı l ında 113 yaşında İstanbul’da Hakk’a 

yürümüşlerdir.  

AHMET AMİŞ EFENDİ’DEN İNCİLER*
-Resulul lah kimi irşat e�i :  Hazreti  Al i  

kerremal lâhü veche aynaya baktı ,  kendini 

gördü. 

Diğer Sahabe- i  Kiram tal im ve terbiye i le 

Hazreti  Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

Efendimiz'i  sadece anladı lar.  

Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

buyururlar ki ;  “Biz Al i  i le bir vücu�uk , bu 

âleme geld ik ,  baş ayrı ld ı .” 

Bazı kişi ler Hazret- i  Al i  Efendimizi Hazreti  

Resûlul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l lem 

Efendimize şikâyet e�iklerinde “Ondan bana 

şikâye�e bulunmayınız .” Buyurdular.  ‘ ’O 

Al lah'ın zatına tahsis edi lmiştir.’’

-İnsanda en son kaybolan, manevî saltanat 

hırsıd ır.

-Ari�en gözünü, evl iyaul lahtan özünü 

saklayamazsın.

-Karşınıza bir adam geld iği  zaman yüzünü 

gördüğünüzde size Hakk’ı  hatırlatıp zikir 

e�ir iyorsa o mümindir.

-Taşı nur toprağı nur,  kâmil ölmez ,  kaptan 

kaba taşınır.

-İnsan gönlü,  sı rr- ı  müphemdir.  İnsanla 

oynamaya gelmez . 

-Kâmil in kabulü,  şefâat- i  hassaya nâi l iye�ir.

-İnsan sure�e muhtar,  hakika�e mecburdur.

-Ayete bakı l ı rsa Al lah “kün !” demedi ,  bir şeye 

ol demesini murat e�iği  anda olur.  

-İradei kül l iyenin,  efradı beşerde zuhuruna o 

ferdin irade- i  cüz'iyyesi  denir.  

-Abdülmecit Sivasi  Hazretler i  buyurdu ki ;  

“Kadiri  anlamayınca kader anlaşı lmaz , kadir 

anlanınca da kader mestur kal ır.”

-Ahmed Amîş Efendi ,  “Beni bu türbenin 

türbedarı zannederler,  oysaki biz bütün bu 

âlemin türbedarıy ız” buyururdu.

-Türbeye gelen kadınlara d ikkat ediyor 

musun, onların içinde erkekleri  vardır,  onlara 

iy i  d ikkat et ,  buyururlar.

-Ben size şimdi La i lahe i l lal lah'ın Türkçesini 

söyleyeceğim. “ Yoktur,  vardır,  yoktur vardır ;  

yoktur vardır.  Öyle de anlar be” buyurdular.

-Sana yâkin gel inceye kadar ibadet et ,  yakın 

gel ince kendisi  eder.  

-Güneş yevmi kıyame�e cehenneme gidecektir.  

Çünkü güneşe tapanlar Al lah’sız kalmasın 

buyurdular.

-Yapmakla yapmamakta muhayyer   

bırakı ld ığınız bir şeyde yapmamayı tercih 

ediniz .

-Kibirden kurtulmak terakkinin kendisid ir.

-Ömer’ül Halveti  Hazretler i  buyurmuşlar ki ;  

“Ahmed , Ahmed ! Rûbubiyetin,  ubudiyetin 

rûbubiyetine mani olmasın.” 

-Al lah benden razı olmasaydı beni dünyaya 

getirmezdi .  Ben Al lah'tan razı olmal ıy ım. 

-  Yokuşu severim, inişi  sevmem.

-Marifet Hakk’tan razı olmaktır.  Ve marifet ehl i  

eşyanın i lmi ne üzerine ise hakikatle bi lmiş ve 

görmüştür.  

Mahbûb şânında buyurur :  

Zümer, 7 ;  “ De ki :  «Bilenlerle bilmeyenler bir 
olur mu? Doğrusu ancak akıl sahipleri öğüt 
alırlar.” 
En’am 82; “Onlar doğru yoldadırlar.” 
Bakara 262; “Onlara korku yoktur ve onlar 
üzülmeyeceklerdir.” 
İsra, 65; “Doğrusu Benim mümin ku�arım 
üzerinde senin bir hâkimiyetin olamaz. 
R abbin vekil olarak yeter.
-İy i bir iş  yaparsan vücut giyer,  o senin hadimin 

olur,  o melaikedir.  

-Fena bir iş  yaparsan o vücut,  giyer o senin 

zebanindir.  

-Melaikenin avamı ,  insanların havassına 

hadimdir.  Melaikenin,  havassı ,  hassül havassı  

insanların hassül haslarına hadimdir.  

İnsanların hasları ,  evl iyaul lah,  hassül hasları  

enbiyaul lahtır.  Melaikenin hassül hasları  

Cebrai l ,  Mikai l ,  İsraf i l ,  Azrai l’d ir.

Mürşidi Kamil
-Mürşid in vazifesi  müridini küfür ve iman ve 

havf  ve reca kaydından kurtarmaktır.  

-Mürşide mülaki olmayanlar şeriatın tari f i  

veçhi le kızgın sacda kal ırlar,  mürşide mülaki 

olanlar rahat kal ırlar.  

-Bizim fabrikaya düşen pasl ı  demir bi le olsa 24 

ayar altın ederiz .  Bazen bakır ın üstüne bir altın 

ci la vurur altın ayarında kul lanır ız .  

-Biz bir binayı tamir ederken kiremitler ini 

sal lamayız .  

-Biz nübüvvetin velayetinin sırr ının neşesine 

memuruz şimdi bu neşe sadece halveti lerde bir 

parçada kadir i lerde kaldı

-Her şeyin başı  Ehl ibeyt’e muhabbe�ir.  

Duaların en hayırl ısı  nedir ? Diye sorulduğunda 

şöyle buyurdular :  “ Yarabbi bizi  Ehl ibeyt 

kapısından ayırma.” 

-Hazreti  Fatıma radiyal la hü anha anamızdan 

di leyin.  O çok merhametl id ir.  Kendisinden 

niyaz edi leni geri  çevirmez . 

-Mustafa’y ı ,  Murteza’y ı bir bi lmeyen azaptan 

kurtulamaz . 

-Aynada baktım özüme, Al i  göründü gözüme 

-Gi�iğiniz yerde gönül safâsı  bulabi l iyorsanız 

oraya devam ediniz .

-Muhabbe�e fâni olan,  vusla�a bâki olur.

Namaz  

-Ben namaz kı lmasını sevmem, benden namaz 

kı lanı severim.

-Cemaatle namaz kı larken imam cehren okursa 

d inleyiniz ,  cehren okumuyorsa kendi virdinizle 

meşgul olunuz .

-Hakika�e salat insan-ı kâmile bir tek secdeden 

ibare�ir.  O secde ruhun ruhu âzâmâ 

inkiyadından ibare�ir.  Elestü bi rabbiküm de 

ruhun belâ'sını burada izhardan ibare�ir.

-Vel înin namazında Hak i le arasındaki hâi l  

(perde) kalkar.  Hakk i le karşı  karşıya şühûda 

gel i r.  Bu şühûd da mutlaka namazda olur.

R abıta 
-Kuşadal ı  Efendimizden(Kuşadal ı  İbrahim 

Halveti) ;  Rabıta rabıta derler,  Haktan gaf i l  

olmamak demektir.  

-Ahirete intikal etmiş mürşide rabıta olmaz , 

eğer olsaydı Resul Efendimizden başkasına 

olmazdı .”

-Huzurda teveccüh olmaz . 

-Ası l  rabıta şeyhinin ulûhiyetini tasdiktir.

Muhabbet 
Resulul lah sal lal lâhü aleyhi ve se l leme 

muhabbet vâciptir.  Eğer Resûl'ümüze 

muhabbet aşk derecesini bulursa,  o vakit İnsan 

benim gizl i  hazinem, ben insanın gizl i  

hazinesiy im hadisi  vardır,  onun sırr ı  tahakkuk 

eder.  

-Her saadetimiz Resûl- i  Ekrem’e 

muhabbetimizledir.  

-Her vel inin kemâl i ,  Resûlul lah sal lal lâhü 

aleyhi ve se l lemi anlayışı  ni�etindedir.

-Al lah'ın öyle nedimleri  vardır ki  

Muhammed'den dahi gizl id ir.  

-Al lah'ın öyle kul ları  vardır ki  Al lah'ın üzerine 

yemin verseler behemehâl Al lah onların 

yeminini icra buyurur.  

-Rical (adam) önünde kantarı bulunan deği ld ir.  

“  Ricâlün lâ tülhihüm ticaretün velâ bey 'in an 

zikri l lâh. . .” ayeti  i le tari f  olunandır !  Erkekten 

olduğu gibi kadından da olur.

-Helvacı helvasına şeker katacak zamanını bi l i r  

-Senin isteğinle olmaz onun isteğiyledir 

-Al lah'tan gayrı bir şey yoktur.  Al lah'ın aynı da 

yoktur.  

-Esma-i i lahiye zat- ı  i lahiyenin l ibasıd ır.  Her 

an bir l ibası  i le zuhur eder.  Onun hükmü 

bitince d iğer bir ismiyle tecel l i  eder.  

-“Tevhit ,  lastik gibid ir,  uzatırsan kâinatı  

içerisine al ı r,  daraltırsan birçok şeyi almaz .” 

-  Sı fat- ı  ce lâl ,  cemâl ;  ikisi  birleştir ir kemâl .  

-  Zat görünür bi l inmez , sı fat bi l inir görünmez.

Din
Din ne yapar? Sorusuna veri len cevap ;

"Din,  İrade- i  cüziyeyi ,  İrade- i  kül l iyeye 

götürür.  (İradei cüzi-ye :  İnsanların iradesi ,  

İrade- i  Kül l i  ye Al lah'ın iradesi) .  İrade- i  

Kül l iyeye ulaştın mı buradan Bağdat 'a 

bakarsan görürsün."

"Türbedar (Amîş) Hazretler i :  ‘ ’Bir şeyin olup 

olmaması arasında sence bir fark mevcutsa,  

nakıssın,  tamamlanmaya çal ış’’ buyurmuştur.

Ahmet Amiş Efendinin hal i fe ler inden Maraşl ı  

Ahmet Tahir Efendi’nin tarikat si lsi lesine 

bakı ld ığı  zaman; Ahmed Amîş Efendi ,  Ömer 

el-Halvetî ,  Bosnal ı  Mehmed Tevfik Efendi 

vasıtasıyla Halveti  Şâbânî tarikatının 

Kuşadaviyye (Kuşadal ı) kolunun pîr i  Kuşadal ı  

İbrahim Efendi'ye ulaştığı  görülmektedir.  

Maraşl ı  Ahmet Tahir Efendinin sohbetler ine 

de Evrenoszâde Sami Bey, Mustafa Efendi 

(Özeren),  Hasan Nevres.  Miralay Hi lmi 

Şanl ıtop,  Muza�er Özak , Mehmet Al i  Yitik ,  

Vehbi Güloğlu,  Fethi Gemuhluoğlu gibi 

müridlerinin yanı sı ra Babanzâde Ahmed 

Naim Bey, Muhiddin Raif ,  Neyzen Tevfik ,  

Abdülbaki Göl pınarl ı  gibi  dönemin önemli 

isimleri  de katı lmışlardır.

Ahmet Tahir Efendi de mürşid inin i lmi ledün 

deryasından kana kana içtiği  için,  söylediği  

kelamlar d inleyenlerin kalplerine tesir 

etmiştir :

- "Resûlul lah Sal lal lâhü Aleyhi Ve Sel lem 

Al lah'ın Harem Dairesid ir." 

- "Maneviya�a dahi sal ikin Al lah'a varması bir 

derece kolaydır.  Fakat Resulul lah’a varmak 

için :  Aşk ister,  ahlâk ister,  sayi (çal ışmak) ister."

- "İnsan bir ağaca benzer :  Onun kökü Al lah,  

gövdesi  Muhammed , yaprakları  da kendisid ir.  

Çal ışarak köküyle gövdeni bulmal ı ." 

- "Al lah'ın yanında insanın bi lgisi  ve kudreti ,  

sa�a kı l  kadar bir şeydir.  İnsan kudretini ,  

bi lgisini ,  ha�a mümkünse varl ığını Al lah'a 

tesl im etmel i .  Varl ığını tesl im edersen 

Evl iyaul lah olursun, o da çok zordur." 

- "Bir d ışardan, bir de içerden adam olunur."

- "İçerde sakl ı  bir mevcudiyet var,  uyumaktadır.  

Onu zikirle uyandırmal ı .  Zikir onun ninnisid ir,  

uyutmaz, uyandırır.  Bir defa da uyandı mı ,  

artık uyumak bi lmez ."

- "Haya�a hiçbir şeye üzülmemel i ,  yalnız bir 

şeye üzülünse yerid ir ;  o da 'Al lah her zaman 

benimle beraber de ben neden O'nun cahi l iy im. 

O'ndan bihaberim.' Akı l l ı  insanlar buna 

üzülmüşler,  bunu aramışlar.  

Fatih Türbedarı Ahmet Amiş Efendinin,  

zamanının insanı kâmil i  olarak yetiştirdikleri  

de kemalat sahibi mübarekler olarak nurlarıyla 

bu kâinatı  aydınlatmışlar,  onlar da nice 

müritler yetiştirmişlerdir.

Türbedar Hazretler i  için,  "Mükevvenat iki  

dudağı arasında id i" cümlesiyle i fade edi lmek 

istenen hakikat ancak ehl ine ayan olup, sı rr ı  

mukaddesler inin mübarek kı l ınması 

niyazımızdır…

*Hüseyin Salahi Çiloğlu
*TDV İslam ansiklopedisi  internet sitesi ,  
müe�if Nihat Azamat  

Melamet YoluAHMET AMİŞ EFENDİ’DEN İNCİLER

49Melamet Yolu 65Melamet Yolu



âşık (derviş) maşukta (mürşid) 
mahviyetini yaşamadan, yani 

varlığını maşukta ifna etmeden ya 
da ölmeden evvel ölmek sırrına 
agâh olmadan olmaz, ol amaz.

mustafa erkan



Bu dergi insanların hakikat ve marifet 
mertebelerinden haberdar olmaları, 

sevgi, aşk, muhabbet merkezinde olması 
gereken dindeki esas hallerin farkına 

varabilmeleri ve Hz. Muhammed 
Efendimiz’in öğrettiği dinin yayılması 
maksadıyla düşünülmüş ve yayınlama 
ihtiyacı doğmuştur. Bu derginin tüm 

insanlığa hayırlı olmasını dileriz...

Beklentilerimizi, arzularımızı, 
hayallerimizi dikkatle takip edelim. 

bugün bizim için vazgeçilmez olanın 
esasında hiçbir zaman vazgeçilmez 

olmadığını yine bugün ya da bir başka 
vakit mutlaka anlarız. Çünkü vazgeçen 

vazgeçilen ve vazgeçme hep aynı 
kaynaktan zuhur bulur. O, istidada göre 
tecellileri seyreder. Sebeplere değil hale 

göre zevk eder.

Mustafa Erkan

M
elam

et Yolu
O

cak 2026  I  Sayı:6  www.kendinitani.org


